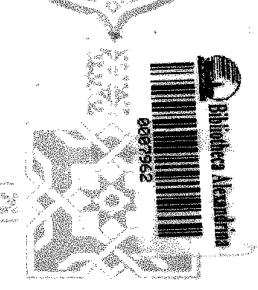
و. أحمس كريوسفت دار العسادم - جامعة القاهرة

القريم الاركالمنيت من القريد المناوك الافتقة ادى

+ 131 a -- + PP1 7







# القت يم الاركالمائية العقادى فالسلوك الاقتقبتادى

و. أحمس يُوسفت دار العساوم - جامعة القاهرة

131 a - . PP1 7

وارالثق فتوالنشروالتوذيع عشاع سيف الدين المراني العجالة القسيا هرة ش/ ٩٠٤٦٩٦

# بنسيللك التاريخ

الحمد لله الذي اختار لنا الاسلام دينا ، وشرفنا بالانتساب اليه ، واصلى واسلم على سيدنا محمد وعلى الله وصحبه وبعد ،

فان المتامل في الحوال المتنا الاسلامية يحزنه ما هي فيه من تحبط واضطراب في كثير من مجالات الحياة ، وبخاصة الاقتصادي منها ، وقد اصبح المسئولون فينا وجل همهم ان يقنعوا الهيئات الدولية بجدية العمل على إصلاح المسار الاقتصادي ، وكان رضا هؤلاء الساسة هو المغاية والمرتجى ، ومن تلك الجهات التي نستجدي رضاها ، صندوق المنقد الدولي الذي يساهم بتمويل بعض عمليات التنمية بالإقراض الربوي ، والذي يقدم مع هذه القروض الربوية « وصفات » جاهزة للاصملاح والذي يقدم مع هذه الطرع عدده « الوصفات » التي لا يلزم سالمرورة سان تكون موائمة لطبيعة المناخ الاجتماعي والاقتصادي بالضرورة سان تكون موائمة لطبيعة المناخ الاجتماعي والاقتصادي

ومما يؤسف له أن حكوماتنا تعمل وكأنها تعمل وحدها ، دون مساندة جادة من أفراد المجتمع ، أو مشاركة جماهيرية مدركة لخطر التنبية ، فيحس المراقب أن المسؤولين في وأد وأن المجتمع في وأد آخر ،

ويتصرف الناس وكأن الأمر لا يعنيهم ، بل قد يشمت بعضهم في تردى المسؤولين في اخطاء ، وفشلهم في الوصول الى الحلول الصحيحة ، وكان هؤلاء المسؤولين ليسوا هم المسئولين عنهم ، أو كان هذه الحكومة أو تلك حكومة أعدائهم ،

وربها كان هذا السلوك من جانب ابناء المجتبع هو النتيجة الطبيعية للحكم الشمولى في هذه الدول من جهة ، ولتجاهل هذه الحكومات السواق هذه المجتبعات وآمالها وما يعتمل في وجدانها من جهة آخرى ، الأمر بن وجهة نظرى بالطبع بيتطلب تعبئة عامة لهذه الجماهير ، تشبه التعبئة ( للحرب ضد الفقر والتخلف ) كما حدث في تعبئة المجماهير لحرب اكتوبر عقب النامس من يونيو سنة الف وتسعمائة وسين ( ١٩٦٧ ) ،

وفى يقينى انه لن ينجح المسئولون فى القيام بهذه التعبئة ، الا إذا عرفوا سر تحريك هذه المجهاهير ، وبعثها ونفض غبار اللامبالاة عنها .

ان هذا السر يكمن في تعاليم الإسلام ، فهذه الأمة - رغم كل المحاولات لإقصائها عن دينها - فإن إيمانها يمتزج باشواقها ووجدانها وطموحها ، قبل أن يمتزج بلحمها وعظمها ودمها .

وقد نجمت كل التجارب التى لوحت لهذه الأمة بشارة دينها وقيمه وبثله العليا ، وقد استغل بعض من لا خلاق لهم ميل هذه الأمة إلى دينها فاستغفلوها وتاجروا في آمالها ، واقصد بذلك بعض شركات توظيف الأموال ، فإن المراقب في موضوعية يلاحظ أن هذه الشركات ـ رغم كل ما قيل عنها ـ قد نجمت في هذه التبعبئة نجاحا واضحا فشلت فيه المكومات ذاتها ، هذا واضح لا مراء فيه ،

واشير هنا الى بعض التجارب الناجحة المتميزة بالإضلاص ، منها تجربة بنوك الادخار التى بدأت فى ميت غمر فى الستينات من هذا اللقرن ، وقادها المفكر الاقتصادى المخلص الدكتور احمد عبد العزيز النجار ، ولولا تكاتف جهود اعداء هذه الأمة لظلت هذه التجربة إلى الآن تؤتى ثمارها ، وقد شهد لها الأعداء قبل الأصدقاء ،

وكذلك تجربة البنوك الاسالامية التي نشات عن اسجابة المخلصين

لنداء مؤتمر مجمع البحوث الإسلامية الثالث المنعقد بالقناهزة على بإقامة مؤسسات مالية بعيدة عن الربا ، وتخضع لأحكام الشريعة الإسلامية ،

والبداية الصحيحة تكون بتغيير سلوك المسلم وبخاصة سلوكه الاستهلاكي ( الطلب ) الذي سوف يتبعه تغيير مؤكد في السلوك الإنتاجي ( العرض ) وسوف تتاثر بذلك أيضا التجارة داخلياً وخارجياً •

وعوامل تغيير الإنسان لا تكون بالشعارات الرنائة ، أو الوعبوه المعسولة ، أو القوانين المتضاربة ، أو القرارات المتعجلة ،

إنما تكون بالتخطيط المسليم المدروس لإحياء القيم والمثل النابعة من الدين الإسلامي •

وقد أثبتت القيم الإسلامية الأصيلة فعاليتها غير المحدودة ، ومقدرتها الفائقة القائمة على أساس تغيير الإنسان والرقى به •

وبن اهم هده القيم العقيدة ، والعبادة ، والأخلاق الإسلامية .

وهده البحوث ( القيم الإسلابية في السلوك الاقتصادي ) دعوة صادقة خطصة الله المريصين على مصلحة المتهم ، أن يعطوا هذه القيم حظها بن التجربة ( على الأقل ) كما سبق أن جربتا غيرها بن النظم الأخرى التي ثبت فشلها حتى في بلادها .

إن الغريب حقا أن نتسول الحلول الفاشلة لمشاكلنا ، بينها نحن اغنياء بقيمنا ومثلنا :

كالعيس فى البيداء يقتلها الظما والماء فوق ظهورها محمول

وقد قسبت هذه البحوث الى ثلاثة فصول · تناول الفصل الأول منها الحديث عن ( القواعد الضابطة للسلوك البشرى في الإسلام ) ·

وتناول الثانى (ارتباط النشاط الاقتصادى في الإسلام بالعقيدة والعبادة والأخلاق واثر ذلك في السلوك الاقتصادي ) •

وتناول الفصل الثالث ( اجتناب الشبهات خلال مزاولة النشاط الاقتصادي ) ٠

وقد التزمت فى هذه البحوث الاستدلال المباشر من الكتاب والسنة دون تعسف ، كما التزمت عزو كل حديث استشهدت به إلى من اخرجه مع بيان قيمته العلمية ، كما اننى التزمت الربط بين هذه القيم والواقع المعاصر .

وقد رجعت عند إعداد هذه البحوث إلى الكثير من المصادر والمراجع القديمة والمعاصرة ، وقد اشرت إليها ليشاركنى القارىء فيما حاولت عن اقتناع ، أو يكون له ،وقف نقدى واضح يستهدف التصحيح والترشيد .

والله من وراء القصد ، فإن أصبت فلله الحمد ، وإلا فما أريد الإصلاح ما استطعت ، وما توفيقي إلا بالله عليه توكلت وإليه أنيب

المؤلف / حدائق القبة

القصد القصد القواعد الضابطة للسلوك البشرى في الإسلام

#### تمهيست :

هناك عدة اسس تنبثق عنها كل سلوكيات المسلم ، وتنحدد نظرته المخاصة إلى الله ـ عز وجل ـ ثم إلى الكون ، ثم إلى نفسته ، ثم إلى الناس .

فالله ـ سبحانه وتعالى ـ هو خالق كل شيء ، ومهيمن عليه ، واحد في ذاته وصفاته ، ليس كمثله شيء ، وهو السميح البصير ، له الاسماء الحسنى والصفات العلى ، ومن مخلوقاته الإنسان الذي تفضل عليه بالوجود ومنحه من القرى والملكات ما جعله سيدا لهذا الكون مستخلفا ، ورسم له طريق السعادة ، وارسل إليه الرسل ليذكروه.

وهدذا الكون الفسيح بما يموج فيه مسخر للإنسان: بشرسه وقهره ا ونجومه ، وافلاكه ، واراضيه ، وسماوانه ، وبحاره ، وانهاره ، الخ وغاية الإنسان في هدذا الوجود الفسيح ان يخضع لله حز وجل خضوعا مطلقا تمتزج فيه المحبة بالتذلل ، ويتقرب إليه بعمارة ارضه على هدى من المنهج الذي رسمه له ، على السنة أنبيائه ورسله ،

والناس جميعا إخوة ، كلهم الآدم وآدم من تراب ، وما الغرض من جعلهم شعوبا وقبائل مختلفة ، واما شتى إلا ليتعارفوا ، فيتعاونوا ، حتى تسود قيم العدل والخير والسلام .

ونستطيع أن نلخص هـذه الضوابط التي تحكم سلوك المسلم وتوجهه في هذه الحياة إلى عدة ضابط مأخوذة من كتاب الله وسنة رسوله \_ المناف : ويمكن تصنيف هـذه الضوابط إلى أربعة أصناف :

الأول : ما يضبط علاقته بالله \_ عز وجل - •

الثاني: ١٠ يضبط علاقته بالكون ٠

الثالث : ما يضبط علاقته بنفسه ٠

الرابع : ما يضبط علاقته بالناس من حوله ٠

اما الضابط الأول فيقوم على اساسين: احدهما: وجوب الخضوع المطلق لله وحده وثانيهما: وجوب الاعتقاد بان الملك لله وحده لا يشاركه فيه غيره .

وأما الضابط الثانى فيقوم كذلك على اساسين : احدهما : ان كل ما في الكون مسخر للإنسان ، وثانيهما : ان الإنسان خليفة في الأرض .

وابا الضابط الثالث: فإنه يضبط علاقة الإنسان بنفصه ، فيقوم كذلك على أساس أن هذه الحياة ليست الغاية ، وأن ثمة حياة أخرى هي الحيوان ، ومن ثم فالواجب عليه أن يكون نشاطه كله ـ ومنه النشاط الاقتصادى ـ في مرضاة الله ـ عز وجل .

واما الضابط الرابع فيقوم على أساس أن ابناء المجتمع المسلم كلهم إخوة ، إما بحكم العقيدة والدين ، وإما بحكم عقد الذمة الذي يسوى بينهم في الحقوق والواجبات « لهم مالنا ، وعليهم ما علينا » ، وأن الناس جميعا إخوة في الإنسانية ، وأنهم ، يمكنهم \_ في ظلال الإسلام \_ أن يعيشوا في سلام ، رغم اختلاف اجناسهم والوانهم والسنتهم ودياناتهم .

الضابط الأول: ما يضبط علاقة الإنسان باللة ـ عز وجل ـ ويقوم هـذا الضابط على أساسين: الأساس الأول:

# ( الخضوع المطلق لله وحده )

يقوم التصور الإسلامي على اساس أن هناك الوهية وعبودية ٠٠ الوهية ينفرد بها الله سبحانه ، وعبودية يشترك فيها كل ما عداه ٠٠ وكما ينفرد الله سبحانه بالألوهية لل كذلك ينفرد تبعا لهذا بكل خصائص الألوهية ، وكما يشترك كل حي وكل شيء لبعد ذلك في العبودية للك يتجرد كل حي وكل شيء من خصائص الألوهية ٠٠ فهناك اذن وجودان متغايران: وجود الله ، ووجود ما عداه من عبيده ، والعلاقة بين الوجودين هي علاقة الخالق بالمخلوق والإله بالعبد(١) ٠٠ والعلاقة بين الوجودين هي علاقة الخالق بالمخلوق والإله بالعبد(١) .

وقد نص القرآن الكريم على ذلك ، فقال ـ تعالى ـ : « إن كل من في السبوات والأرض إلا آتى الرحمن عبدا ، لقد المصاهم وعدهم عدا ، وكلهم آتية يوم القيامة فردا »(٢) ،

والمراد أنه ما من كائن فى السموات والأرض من الملائكة والناس ، الا وهو يأتى الرحمن \_ أى يأوى إليه \_ ، ويلتجىء إلى ربوبيته عبدا متقادا مطيعا خاشعا راجيا كما يفعل العبيد ، إنهم كلهم تحت إمرته وتدبيره وقهره وقدرته فهو سبحانه محيط بهم ، ويعلم مجمل أورهم ،

<sup>(</sup>۱) خصائص المتصور الإسلامي · للاستاذ سيد قطب ص ٢١٥. طبعة دار الشروق الرابعة ( ١٣٩٨ هـ - ١٩٧٨ م ) ·

<sup>(</sup>۲) سورة مريم الكيات : ۹۳ ، ۹۶ ، ۹۰ .

وتفاصيلها ، لا يفونه شيء من أحوالهم ، وكل واحد منهم يأتيه يوم القيامة منفردا ليس معه ناصر أو معين (٣) .

وقال ـ تعالى ـ : « الم تر ان الله يسجد له من فى السوات ومن فى الأرض والشمس والقمر والنجوم والبجبال والشجر والدواب وكثير من الناس وكثير حق عليه العذاب • ومن يهن الله فما له من مكرم • إن الله يفعل ما يشاء »(٤) •

والسؤال في الآية استفهام تقريري ، والرؤية فيها معناها العلم ٠ اي انت قد علمت أن الله يسجد له من في السموات ومن في الأرض ٠

ولكن ما المراد بالسجود فيهسا ؟

قال الزجاج: « أجود الوجوه في سجود هذه الأمور انها تسجد مطيعة لله و المعنى: أنه لما كانت قابلة لجميع الأعراض التي يحدثها الله - تعالى - فيها من غير امتناع البتة اشبهت الطاعة والانقياد وهو السجود » ولكن لم قال: « وكثير من الناس » ؟ لعل السر في ذلك الإشسارة إلى الإنسان في عمومه ، أي كل إنسان خاضع لله في باطنه بدليل أن فيه قوى وملكات وعضلات واعصابا تعمل دون إرادته ، وبدليل بدليل أن فيه قوى وملكات وعضلات واعصابا تعمل دون إرادته ، وبدليل أنه يكبر ويهرم ويموت دون أن يستطيع أن يتحكم في شيء من ذلك .

<sup>(</sup>٣) تفسير المفخر الرازى بتصرف ج ٢٥٤/٢١ ـ ٢٢٥ الطبعة الثالثة • ومعنى يأتيه عبدا أى ذليلا خاضعا • انظر تفسير فتح القدير للشوكانى ، طبعة دار الفكر ج ٣٥٢/٣ .

<sup>(</sup>٤) سورة المج: آية رقم ١٨٠

وأما المؤمن فباطنه وظاهره الخضوع لله والانقياد والاستسلام له (٥) ولذلك قال الله \_ عز وجل \_ فى الآية الكريمة \_ « وكثير من الناس » وهم المؤمنون المنسجمون مع كل مظاهر الطبيعة فى خضوعها لخالقها وبارئها ، « وكثير حق عليه العذاب » وهم الكفار المتمردون .

ويترتب على هذه القاعدة في سلوك المسلم عدة أمور أهمها :

١ \_ في جانب العقيدة : يعتقد أن لا إله إلا الله • فلا معبود الا الله •

٢ - وفي جانب التشريع : لا حاكم ولا بشرع إلا الله ، فهو المنظم

(٥) تفسير الفخر الرازى ( التفسير الكبير ) جم ١٩/٢٣ وقال ابن القيم : « الناس قسمان : علية ، وسفلية ، فالعلية من عرف الطريق إلى ربه وسلكها قاصدا الوصول إليه ، وهذا هو الكريم على ربه والسفالة من لم يعرف الطريق إلى ربه ولم يتعرفها ، فهذا هو اللثيم الذي قال الله فيه : « ومن يهن الله فما له من مكرم » ،

طريق الهجرتين وباب السعادتين ما طبعة دار الكتاب العربي ما بيروت ما الطبعة السادسة سنة ١٤٠٤ هـ ما ١٩٨٤ ٠

وقال الشوكانى: « والمراد بالسجود هنا هو الانقياد الكاءل ، لا سجود الطاعة الخاصة بالعقلاء ، سواء جعلت كلمة « من » خاصة بالعقلاء او عامة لهم ولغيرهم ، ولهذا عطف الشمس والقمر والنجوم والشجر والدواب على « من » فإن ذلك يفيد أن السجود هو الانقياد لا الطاعة الخاصة بالعقلاء ،

وإنها أفرد هذه الأبور بالذكر مع كونها داخلة تحت « من » على تقدير جعلها عامة لكون قيام السبجود بها مستبعدا في العادة • انظر : فتح القدير ج ١٤٣/٣ •

لحياة البشر وعلاقاتهم وارتباطاتهم بالكون والأحياء وبنى الإنسان ، فيتلقى المسلم منهج حياته ونظام معيشته وقواعد ارتباطاته ، وميزان قيمه من الله عز وجل(٦) ويفهم المسلم بعد تدبر « أن الشريعة إنها جاءت لمتضرج المكلفين عن دواعى أهوائهم ، حتى يكونوا عبادا لله »(٧) أي باختيارهم كما همفى الواقع ونفس الأمر عبيد له باضطرارهم •

ويلاحظ الارتباط الوثيق بين وحدة العقيدة ووحدة التشريح ، فإن كثيرا من آيات القرآن الكريم تلفت نظر الإنسان إلى مظاهر قدرة الله ـ عز وجل ـ وعنايته بخلقة وحكمته السارية في كل موجوداته ، لترتب على ذلك الدعوة الصريحة إلى وحدانية الله ـ عز وجل ـ واستحقاقه العبودية دون سواه ، ثم يامر الله من استقام لديهم هدا الاعتقاد باتباع شرعه ، وتحكيم منهجه .

٣ ـ وفي جانب الفكر والوجدان : حالة من الانضباط ، لأن من يتصور أنه خاضع لله خضوعا مطلقا ، وأن إلهه إله واحد لا شريك له ، وهو المشرع الموجه له ، فإنه بذلك يتحدد اتجاهه فيعرف : من هو ؟ وما غاية وجوده ؟ وما حدود سلطاته ؟ فيتعامل مع ما ومن حوله في حدود مضبوطة دون زلل أو زيغ ، فلا ينظر إلى نفسه نظرة دونيسة كمن يعتبر الإنسان ينحدر من سلالة القرود ، أو ينظر إليه نظرة مغالية فيعطيه أكثر من حقه ، كمن يتصور الإنسان طاغية جبارا يصارع الأقدار أو بتعبير آخر إلاها صغيرا ، فالإنسان المسلم إنسان فقط خلق لرسالة وغاية شرفه بها مرسله وخالقه ، كما سيلي في القواعد القادمة ،

<sup>(</sup>٦) المتصور الإسلامي ص ٢٢٦ ، ٢٢٨ •

<sup>(</sup>۷) هذه عبارة الشاطبي ـ رحمة الله ـ في الموافقات في اصول الشريعة ، والشاطبي هو ابو اسحاق ابراهيم بن موسى اللخمي الغرناطي المالكي ت ۷۹۰ ه .

ج ٣٨/٢ وعليه شرح الشيخ عبدالله دراز ، طبعة دار المعرفة - بيروت المصورة عن طبعة المكتبة التجارية - القاهرة ،

# الأساس الثاني من الضابط الأول:

#### الاعتقاد بإن الملك لله وحده .

يعتقد المسلم أن كل ما في الكون من ثروات طبيعية أو غير طبيعية ، إنما هو ملك حقيقي لله عز وجل بما في ذلك الإنسان والحيوان والنبات والجماد والملائكة والجن ١٠٠٠ الخ ٠ لأنه خالق كل شيء وموجده والمتصرف فيه كيف يشاء ٠ قال الله عز وجل به : « قل اللهم مالك الملك ٠ تؤتي الملك من تشاء وتنزع الملك ممن تشاء ٠ وتعز من تشاء وتذل من تشاء ، بيدك المخير إنك على كل شيء قدير »(٨) وقال : « ولله ما في المسوات وما في الأرض »(١) ٠

وقال: « لله ملك السموات والأرض »(١٠) ؛ ويلاحظ في هاتين الآيتين الأخيرتين تقديم الخبر على المبتدا « لله ١٠ ملك » ، « لله ما في » وهذا يفيد الاختصاص أو القصر كما يقول البلاغيون ، وهذا معناه أن السحوات والأرض وما فيهن ملك حقيقي لله وحدده لا ينازعه في ذلك المسد ،

وسبب هذه الملكية أنه الخالق المبدع لمنا خلق ، ولذلك قد ورد لفظ المخلق في القرآن الكريم \_ أكثر من ماثتين وخمسين مرة (١١) . ومن ذلك قوله \_ تعالى \_ « وخلق كل شيء فقدره تقديرا "(١٢) وقال :

<sup>(</sup>٨) آل عَبران: ٢٦٠

<sup>(</sup>٩) النجم: ٣١ -

<sup>(</sup>١٠) المائدة : ١٢٠

<sup>(</sup>١١) راجع المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم مادة خلق و وبذكرة فقه المكتاب والسنة للأخ والزميل الدكتور محمد الزينى غائم ص ٣ على الآلة الناسخة و المناسخة و المناسخة

<sup>(</sup>١٢) الفرقان: آية رقم ٢٠

« آلا له المخلق والأمر »(١٣) · وقال : « سبحان الذي خلق الأزواج كلها مما تنبت الأرض ومن الفسهم ومما لا يعلمون »(١٤) · وقال : « المحمد لله الذي خلق السبوات والأرض وجعل الظلمات والنور »(١٥) ·

ولكن الله معز وجل ما استخلف الإنسان لعبارة هذه الارض ، وسخر له كل شيء فيها ولم يقيده إلا بطاعته والاهتداء بهديه ٠٠٠ فماذا للانسان من ملكية في هدده الارض ؟

إن الملك ( الله حقيقة وللبشر استخلاف ونيابة و ولكن ما معنى هذا؟ وماذا يترتب عليمه ؟

إن معنى هذا أن المسالك المحقيقى للأشياء هو الله \_ عز وجل \_ ، لأن منطقنا البشرى يقتضى أن يكون خالق كل شيء هذو مالك ، وأن الإنسان مستخلف قيما وهبه الله من مال لينتفع به والإنسان هنا ليس فردا محددا أو شخصا معينا به بل هو الناس جميعا ، ولذلك فملكية

<sup>(</sup>١٣) الأعراف : آية ٥٤ .

<sup>(</sup>١٤) سورة يسن : آية رقم ٣٦ ،

<sup>(</sup>١٥) الأنعام : آية رقم ١ ٠

<sup>(</sup> المجرد) الملك بسركات الميم الثلاثة هو : احتواء الشيء والقدرة على الاستبداد به • انظر : جمهرة اللغة لابن دريد ج١٧٠/٢ وعرف ابن تيمية رحمه الله \_ الملكية بأنها : « القدرة الشرعية على التصرف في الرقبة » • الفتاوى الكبرى ج ٣٤٧/٣ \_ ٣٤٨

وعرف الكمال بن الهام الملك بانه: « القدرة على التصرف ابتداء الا لمسائع » فتح القدير ج ٢٤٨/٦ الطبعة الأولى ١٩٧٠ م المحلبى وعرفه القرافي بانه: « حكم شرعى مقدر في العين او المنفعة يقتضى تمكن من يضاف إليه من انتفاعه بالملوك والعوض عنه ، من حيث هو كذلك » الفروق ج ٢٠٨/٢ - ٢٠٩ طبعة دار المعرفة - بيروت المصورة .

الإنسان ( الفرد ) حق فردى مقيد ، كائن باستخلاف وتوظيف من الله سبحانه ، لها وظائف شخصية واسرية واجتماعية ليقوم في المال بإدارة هذه الوظيفة التي تعود عليه وعلى الجماعة بالخير ، فإن اساء إلى هاه الوظيفة حجر عليه ، اى منع من التصرف ، وخصص له من يقوم بوظائفها نيابة عنه .

والدليل على استخلاف الله للإنسان في المال قوله مستخلف من وانفقوا مما جعلكم مستخلفين فيه »(١٦) .

يقول الزمخشرى: « إنها تعنى ان الأموال التى فى ايديكم إنها هى اموال الله بخلقه وإنشائه لها ، وإنها هى اموالكم مولكم اياها وخولكم الاستمتاع بها ، وجعلكم خلفاء فى التصرف فيها ، فليست هى باموالكم فى الحقيقة ، وما انتم فيها إلا بمنزلة الوكلاء والنواب ، والله سبحانه وتعالى خلق الأسوال إعانة على عبادته ، لأنه إنها خلق الناس لغبادته » (١٧) ،

<sup>(</sup>١٦) سورة الحديد : آية رقم ٧ -

<sup>(</sup>۱۷) تفسير الكشاف ج ١٤/٤ ، وانظر : الملكية للعبادى ج ١ ص ٢٦٩ ٠

واشار ابن كثير إلى أن الآية تفيد أن المسال مع صاحبه كالعارية ، كما ترشد إلى استعمال هذا المسال في طاعة الله ·

<sup>(</sup> انظر مختصر تفسير ابن كثير ج 257/۳ اختصار ونجقيق الشيخ محمد على الصابوني ما المكتبة القيصلية بمكة المكرمة ما عن طبعة دار الفكر بلبنان ) •

ولذلك قد تفضل الله عز وجل عاضاف الأروال على الحيانا إلى البشر بهذا الاعتبار ، أى باعتبار أنهم قد ملكهم الله الاختصاص بها والمتصرف فيها ، ومن هذه المواضع قوله عالى عند « واتوهم من مال الله الذي آتاكم »(١٨) أو لأنهم اكتسبوها فقال : « يايها الذين آمنوا أنفقوا من طيبات ما كسبنم ومما اخرجنا لكم من الأرض »(١٩) .

والدليل على أن ملكية. الإنسان للمال ملكية مقيدة ، وليست ملكية مطلقة أن الله نهانا عن أن نؤتى السفهاء .( الذين لا يحسنون التصرف في الأموال ) أموالنا في قوله - تعالى - : « ولا تؤتوا السفهاء أموالكم ،

(١٨) سورة النور: آية رقم ٣٣٠ وقد اختلف العلماء في المنامور بهذه الآية: من هو ؟ وفي المنال أي الأموال هو ؟

فذهب اكثرهم إلى أن المامور هو مولى المكاتب ، وان المال الذي المر بإعطائه منه هو مال الكتابة ، ويروى عن مالك الن الناس في المدينة كانوا يفضلون الحط عنه من دين الكتابة .

كما انهم اختلفوا في الأمر بالإيتاء ما حكمه ؟ فذهب سفيان الثورى وطائفة من المعلماء إلى انه ليس بواجب ، ولكنه حسن ، وذهب الشافعي إلى الوجوب وفي معناه الحط ، لأن الأصل في الأمر الوجوب ، ولا صارف له هنا عنه ، وذهب جماعة من العلماء إلى ان هذا الأمر متوجه إلى الناس في أن يعطوا الأرقاء حقهم في الزكاة ، انظر :

أحكام القرآن لابن العربى جـ١٣٨٤ - ١٣٨٥ طبعة بيروت المصورة، وتفسير القرطبى جـ ٢٥١/١٢ - ٢٥٥ الطبعة المصورة عن طبعة دار الكتب وتفسير آيات الأحكام لأستاذنا المرحوم الشيخ محمد على السايس جـ ١٧٦/٢ طبعة محمد على صبيح .

(١٩) سورة البقرة : آية ٢٦٧ .

التى جعسل الله لكم قياما ، وارزقوهم فيها واكسوها وقولوا لهم قولا معسروفا »(٢٠) .

ان المتامل في هده الآية الكريهة يلاحظ عدة أمور منها: أنها أضافت الأموال إلى الجماعة ( المخاطبين ) أموالكم • وهي في الحقيقة ملك لهؤلاء الأفراد ، لكن لما أساعوا استخدامها والتصرف فيها منعوا من مباشرة التصرف فيها ، وأن الآية جعلت المال قوام الحياة لأنه يسلهل الكثير من أمورها ، وأن على الجماعة أن تستتمر لهذا السفيه ماله ولا تتركه يبذره حتى يكون من نتائج استثماره ما يكفيه للنفقة عليه ( وارزقوهم فيها واكسوهم ) ولذلك قال « فيها » ولم يقل منها •

ويتناول الفقهاء هـذه القضية عند دراستهم للحجر على السفيه ، الذي يسيء التصرف في ماله .

وهذا يفيد أن حق البشر في الانتفاع بهذا المال حق مقيد بكونه في منفعة مشروعة (٢١) ، ولذلك ليس من حق صاحب المال أن يستثمره أو أن يستعمله فيما يعود عليه أو على الجماعة بالضرر ، أو حتى ما يخالف الشرع وإن كان لا يدرك لذلك حكمة ، ومن تم حسرم الله الغصب ، والغش ، والاحتكار ، والسرقة ، والاختلاس ، والتبذير ، والإسراف ، والترف ، فالإنسان مالك ملكية مقيدة ، ولذلك ليس من حقه أن ينفق هذا المال كما يريد على شهواته وملذاته ، بل يأكل ويشرب في غير سرف ، ويئفق في الأمور المشروعة في توسط واعتدال .

<sup>(</sup>۲۰) سورة النساء: آية رقم ٥ وانظر: احصائية مفصلة لاستعمال القرآن الكريم للفظ المال مضافا إلى مالكه أو مالكيه في « الملكية الفردية في النظام الإقتصادي » ص ٧٣

<sup>(</sup>٢١) هـذا التفسير ليس خاصا بالملكية بل لا يعرف الإسلام حقا لبشر لا يندرج تحت هـذه القاعدة » انظر: الملكية الفردية ص ٧٨ لأستاذنا الدكتور محمد البلتاجي ، الطبعة الأولى ٠

والآن لنا ان نتساءل: ولكن ما الذي يترتب على كون المال لله ؟ وما الذي يترتب على حق البشر في الانتفاع بمال الله ؟

يترتب على كون المال لله عدة أمور:

(١) لا يجوز لأحد أن يتملك المال ملكية مطلقة ، بل ليس له في مصددا المال إلا الملكية المقيدة بقيود المشرع .

1200

- (٢) ان للجماعة بواسطة ممثليها من الحكام وأهل الشورى أن تنظم طريقة الانتفاع بالمال في حدود أوابر الشرع ، إذ المال وإن كان لله فإنه جعله لمنفعة الفرد والجماعة ،
- (٣) أن للجماعة بواسطة ممثليها من الحكام وأهل الشورى أن ترفع يد مالك المنفعة عن المال إذا اقتضت ذلك مصلحة عامة ، بشرط أن تعوضه عن ملكيته تعويضا مناسبا(٢٢) .

أما ما يترتب على حق البشر في الانتفاع بمال الله فعدة نتائح اهمها :

١ - احترام الملكية الفردية ، فليس من حق الجماعة القائمة على حق الله المساس بحق ملكية الأفراد ، إلا من وجهة تنظيمها وليس لها البنة ان تحرمها أو تغصبها أو تصادرها أو تؤمها أو أى لون آخر من ألوان الاعتداء ،

<sup>(</sup>۲۲) كصنيع عبر عندما اراد توسعه المسجد الحرام ، حيث نزع ملكية بعض الأفراد واراد تعويضهم عنها ، فلما رفضوا وضعها لهم فى بيت المال ، انظر الأحكام السلطانية لعلى بن محمد بن حبيب البصرى الماوردى ص ۱۸۳ طبعة المكتبة التوفيقية ، وانظر منهج عمر بن الخطاب فى التشريع ص ۲۶۱ ـ ۲۰۵ الطبعة الأولى ـ دار الفكر ۱۹۷۰ م لاستاذنا . الدكتور محمد بلتاجى ،

٢ ـ ملكية المنفعة تتصل بالعين والشخص المالك ، فالفرد حر فى ملكه فى إطار الشرع ، له أن يبيع أو أن يرهن ، أو يوصى بما يملك ، وإذا توفى ورثه عنه أقاربه .

٣ ـ الملكية الفردية ( الخاصة ) دائمة وغير مقيدة بمدة أو شخص ٠

٤ ـ إذا اساء الفرد استخدام ملكيته فهن حق الجماعة أن تحجر عليه (٢٣) كما سبق (٢٤) • ولكن بشروط خاصة سياتي تفصيلها وبيان موقف الفقهاء من أصل الحجر ، ومتى يفك ، رالحكمة منه في موضعه ـ ان شاء الله ـ •

# 

لعله قد فهم مما سبق أن الملكية في الإسلام ليست نوعا ، بل هي عدة أنواع ، لانفا نتصور أن الملكية في الإسلام من نوع فريد يختلف عن الملكية في أي نظام آخر من النظم الاجتماعية والاقتصادية ، وذلك لأن الملكية في الإسلام ثلاثة أنواع : ملكية فردية أو خاصة مثل ملكية الشخص لأرض يزرعها أو يؤجرها ، وملكيته لسيارته أو بيته ، أو مصنعه (٢٥) ،

(٣٣) المال والحكم في الإسالام للأستاذ عبد القادر عودة ص ٤٦ ـ ٤٧ الطبعة المخامسة ، طبعة المختسار الإسالامي بالقاهرة سنة ١٣٩٧ ه ، ١٩٧٧ م .

(٢٤) انظر أسس تقييد الدولة للملكية في الشريعة في كتاب الملكية في الشريعة الإسلامية للدكتور عبد السلام العبادي جـ ٢ ص ٢٥٥ ـ ٢٧٨ ، وموقف الفقهاء المحددين من التاميم في نفس المصدر والجرء ص ٣٦٦ ـ ٣٦٨ .

(٢٥) وقد عرف استاذنا الدكتور محمد بلتاجى الملكية الفردية بانها: «ما اثبته الشمارع من حق للفرد في الاختصاص الحاجز بالشيء من حيث استعماله واستغلاله والتصرف فيه في نطاق القيود الشرعية التي قررها » الملكية الفردية ص ٩٢٠

وملكية عامة وهي ملكية الأشياء التي ينتفع بها الناس جميعا ، وإذا ملكها فرد احتكر منفعتها واضر بالناس مثل الأنهار الكبيرة والمتنزهات العامة ، والغابات الكثيفة ، ونوع ثالث وهو ملكية الدولة فإن للدولة أن تملك ارضا لمصلحة الناس ، والفرق بين الثالث والثاني ، أن الدولة في الثاني تشرف وتوجه دون أن تملك وفي الثالث تملك وتوجه وتستفيد ، ما تنفق منه على هيئاتها ومصالحها الحكومية .

على أن الملكية الفردية لها وظائف اجتماعية ، وملكية المجتمع أو الدولة إنما كانت من أجل مصالح الأفراد في النهاية ، لاننا نتصور الملكية في الإسلام عملة لها وجهان الحدهما مصلحة الفرد ، والآخر مصلحة المجتمع .

ولكن لنا ان نتساءل وما الحكمة في ان الاسلام اباح الملكية الفردية ؟ وهل هو في ذلك يشبه النظام الراسمالي ؟

إن الإسلام اباح الملكية الفردية .. ، ف وجهة نظرنا .. لحكم كثيرة لعل اهها :

١ ــ إشـباع الفطرة الإنسانية ، فالله ــ تعالى ــ الذى خلق الإنسان وركب فيه الطبائع والميول والغرائز ، وركب فيه الحب الفطرى لتملك الاشـياء ، وجاء الإسـلام ــ وهو دين الفطرة ــ فاقر هــذا وتسامى به ، بمعنى أنه أباح له أن بملك الاشـياء ، ولكن حذره من أن تملكه الاشـياء ، وذكره دائمـا بالمثل العليا ، والغايات السامية التى ينبغى أن يكسب منها ، وأن يستثمر فيها وأن ينفق فيها ماله ، ولا تزال كلمات رسـول الله ــ أن يستثمر فيها وأن ينفق فيها ماله ، ولا تزال كلمات رسـول الله ــ من عن كل عصر بنور النبوة والهداية وهو يقول : « يقول

ابن ادم: مالى مالى · وهل لك من مالك إلا ما اكلت فافنيت ، او لبست فابليت ، او تصدقت فابقيت » ( ) ·

۲ ـ خلق روح المنافسة من اجل الجودة ، وكنرة الانتاج ، وازدهار السياة وتقدمها ، والا فلو عرف الإنسان انه إذا عمل فلن يملك نتيجة عمله لعمل على قدر إشباع بطنه ـ وستر جسده فقط ، ولما عمل على إثبات ذاته ، ولصار الناس تروسا في عجلة المجتمع او آلات صماء تدور كما تدور الآلات او المحيوانات(٢٦) ، قال تعمالي : « فاستبقوا الخيرات »(٢٧) ولا شك ان وراء همذا الدافع من المنافسة عمارة الأرض وهي الغماية التي استخلف في الأرض من لجلها ، قال ـ تعمالي ـ : « هو انشاكم من الأرض واستعمركم فيها » ، اي جعلكم عمارا لها وهمذا لا يختلف مع قوله ـ في آية اخرى : « وما خلقت الجسن والإنس إلا ليعبدون »(٢٨) ، لأن عبادته سبحانه وتعالى ـ تعنى الخضوع والانقياد له ، فهو سيعمر الأرض بتطبيق منهج الله ، وسيرد تفصيل ذلك عند حديثنا عن ارتباط النشاط الاقتصادي بالعقيدة والعبادة في المبحث الثاني ان شاء الله ،

<sup>(</sup> الله ) روى النسائى هذا الحديث بسنده عن مطرف عن أبيه ، عن النبى الله الله الله الله الله التكاثر حدى زرتم المقابر » قال : « يقول ابن آدم : مالى مالى ، وإنما مالك ما اكلت فافنيت ، أو لبست فأبليت ، أو تصدقت فأبقيت » .

انظر: سنن النسائى ( المجتبى ) كتاب الوصايا ، باب الكراهبة فى تأخير الوصية ، انظره مع شرحه الإمام جلال الدين السبوطى ، وحاشية السندى عليه ج ٢٣٨/٦ طبعة مصطفى محمد ما القاهرة ،

<sup>(</sup>٢٦) الأركان الأربعة لأبى الحسن النووى ص ٩٨ ـ ١٠٠ عن وفقه الكتاب والسنة ص ٤٠٠

<sup>(</sup>۲۷) البقرة : ۱٤۸ ٠

<sup>(</sup>۲۸) الذاريات : ۵٦ ٠

٣ ـ كما أن الإسلام أباح الملكية الفردية ليشعر الإنسان أنه سيحاسب فيما ملك ، أمام المالك الحقيقى الذى استخلفه فيما وهبه من نعم ومنها المال فيسال عن ماله من أين اكنسبه ؟ وفيم أنفقه ؟ فعليه أن يعد الإجابة عن هذا السؤال ،

ولا يكون الإنسان مسئولا إلا إذا كان حرا وعلى قدر هذه الحرية نكون المسئولية • وهذا يختلف عن النظام الراسمالي الذي أباح الملكية إلىاحة مطلقة دون قسد إلا حربة الآخرين ، فاعتبر الفرد مالكا ،لكية حقيقية مطلقة (٢٩) •

وبايجاز يمكن تلخيص الفوارق بين الملكية الخاصة في الإسلام ، والملكية في النظام الراسمالي في الأمور التالية :

١ ـ فى الإسلام نعتبر الملكية حقا شرعيا ذا وظائف شخصية ،
 واسرية ، واجتماعية ، ولكنه فى الراسهالية حق شخصى ثابع من فلسفة خاصة تؤمن بالحرية المطلقة للفرد ، وحقه فى أن يملك ما يستطيع .

٢ ـ فى الإسلام بملك الشخص مستخلفاً عن المالك المقيقى ، ومن ثم فهو ،قيد فى تصرفه فيما ملك بتوجيهات موكله ، بينما فى الراسمالية بتصرف الفرد فيما ملك دون قيد إلا عدم إلحاق الضرر بالكخرين .

٣ ـ إذا اساء الفرد في الإسلام القيام بوظائف الملكية حجر غليه الى منسع من التصرف واختير له احد الأولياء ليتصرف له بغية المحافظة على ماله الذي للمجتمع حق فيه • ولم يخالف في ذلك إلا ابن سيربن ، وإبراهيم المنخعي ، وابو حنيفة فيه ن طرا عليه السفه •

<sup>(</sup>۲۹) انظر مبحث الملكية في النظام الراسمالي من كتاب (الملكية في الشريعة الإسلامية ج ۷۸/۱ ـ ۱۸ للدكتور عبد السلام داود الطبعة الأولى (۱۳۹۶ ه / ۱۹۷۶ م ) ٠

بينما لا يحجر على من اساء التصرف فى ماله مهما بلغت هذه الإساءة فى النظام الراسمالى ، لأنه نظام يقوم أساسا على حرية الفرد ، ولا يراعى مصلحة المجتمع إلا من خلال العمل على تحقيق مصالح الفرد -.

كما أن الوظيفة الاجتماعية في الملكة لا تجعلها شبيهة بالملكبة العامة في النظام الاشتراكي لأن هذه الوظيفة الاجتماعية لا تعدو أن تكون أحد أبعاد معنى ( الاستخلاف ) فضلا عن اختلاف حق المجتمع في الفكر أو الفقه الإسلامي عنه في الفكر الاشتراكي لاختلاف المنطلقات الأساسية لكل منهما (٣٠) .

### انواع الملكية الخاصة:

ذكر الفقهاء أن الملكية المخاصمة أربعة أنواع:

- ١ ــ ملك عين ومنفعـــة ٠
- ٢ \_ ملك عين بلا منفعة ٠
- ٣ \_ ملك منفعة بلا عين ٠
  - ٤ \_ ملك الانتف\_اع ٠

أما النوع الأول ( ملك العين والمنفعة ) فهو عامة الأملاك الواردة على الأعيان المملوكة بالأسباب المقتضية لها من بسع وإرث وغير ذلك ويسمى هذا النوع من الملك الذى تملك قيسه الرقبة ومنفعتها بالملك التام (٣١) .

<sup>(</sup>۳۰) انظر الملكية الفردية لأستاذنا الدكتور محمد بلتاجي ص ۹۰، ۹۰ ٠

<sup>(</sup>٣١) مع تسليمنا بأن المسالك الأعيان في المحقيقة هـو خالقها ، لكنه أثاب الإنسان عنه في ملكها على سبيل التصرف (الاستخلاف) ٠

اما النوع الثانى ( ملك العين بدون منفعة ) فقد اثبته الفقهاء كذلك فى الوصية بالمنافع لشخص وبالرقبة الآخر او للورثة · فمثلا لو ان شخصا عنده دار فاوصى بسكناها لشخص وبرقبتها لشخص آخر او انتظل للورثة، لقلغا إن المشخص الآخر او الورثة إنها يملكون العين فقط دون منفعتها · وقد اشترط الفقهاء فى مثل هده الحالة الا يكون فى ملك الوصية مضارة بالورثة ، كان يكون قد اوصى له بمنفعتها فترة محددة ·

والنوع الثالث ملك المنفعة بدون ملكية الرقبة وهو ثابت بالاتفاق وهسو نوعان:

١ - ملك مؤبد وذلك مثل الوصية بالمنفعة ٠ ومثل ملكية الموقوف عليه ثمرة الوقف اما ملكية عينه ففيها خلاف (٣٢) .

٢ - ملك غير مؤبد وذلك مثل الاجارة ( فى بعض صورها وهو
 الاعم ) ومثل منافع المبيع المستثناة مدة معلومة .

النوع الرابع: ملك الانتفاع المجرد ومثاله ملك المستعير فإنه يملك الانتفاع بالعين ، ومنافع أو انتفاع الإرفاق كمقاعد الأسواق ، ومثله أكل الضيف للطعام ، ومنها عقد النكاح على خلاف في ذلك .

ولكن ما الفرق بين ملك المنفعمة وملك الانتفاع ؟

الفرق بينهما يتلخص فى أن مالك المنفعة له حق التصرف فيها ، كأن يؤجرها أو يعاوض عليها (٣٣) ، أما ،لك الانتفاع فلا يملك إلا مجرد الانتفاع فقط • فمثلا مالك المنفعة فى العين المؤجرة ، له أن يؤجرها

<sup>(</sup>٣٢) انظر تفصيل ذلك في القواعد الفقهية لابن رجب الحنبلي ص ١٩٥ ـ ١٩٦ ٠

<sup>(</sup>٣٣) إذا كانت المنافع بعقد لازم جاز ذلك · انظر ابن رجب، القواعد ص ١٩٧ .

لغيره ، أما مالك الانتفاع في حالة إقطاع الإرفاق فلا يمكنه إلا الانتفاع ، فمثلا إذا كان ولى الأمر قد اقطع شخصا مكانا في السوق أو في الطريق لينتفع به فليس له أن يؤجره غيره • ومثله في عقد النكاح (٣٤) •

\* \* \*

<sup>(</sup>٣٤) ذكر القرافى تفصيلا جيداً للفرق بين قاعدة تمليك الانتفاع ، وقاعدة تمليك المنفعة في الفرق الثلاثين ، فذكر ان تمليك المنفعة اعم واشمل فيباشره ( المالك ) بنفسه ، ويمكن غيره من الانتفاع به بعوض كالإجارة ، وبغير عوض كالعارية ، وذكر أمثلة لملكية الانتفاع بنحو سكنى المدارس والرباط والمجالس ونحو ذلك فله أن ينتفع بنفسه فقط ، انظر ج ١٨٧/٢ وانظر أيضا الفارق الثالث بعد المائتين بين ما يملك من المنفعة بالإجارات وبين قاعدة ما لا يملك منها بالإجارات ج ٣/٤ ، ٤ ويقول أستاذنا الدكتور بلتاجي : « والواقع أن حق الانتفاع الشخصي يكتسب بخمسة أسباب : الوقف ، والوصية ، والاباحة ، والإجارة ، والإعارة » الملكية الفردية ص ٩٧ ، ولكنا لا ندري كيف جعل الإجارة ماي عمومها من حقوق الانتفاع ، بل إن بعض صورها يمكن أن تملكها المستأجر بالمنفعة ، من حقوق الانتفاع ، بل إن بعض صورها يمكن أن تملكها المستأجر بالمنفعة ، وبعضها لا يملك الا بالانتفاع ، بل إن بعض صورها يمكن أن تملكها المستأجر بالمنفعة ،

#### الضابط الثاني

#### ما يضبط علاقة الإنسان بالكون

#### الأساس الأول:

# الاعتقاد بأن كل ما في السموات والأرض مسخر للإنسان

عرفنا ان الكون وما فيه ملك لله ، لانه خالقه وبارته ، والآن علينا ان نضيف إلى ذلك ان الله ـ عز وجل ـ الذى خلق هـ نا الكون قد سخره لخدمة البشر وسلطهم عليه بها وهبهم من ملكات خاصـة تساعدهم على استخدام ما فيه من خيرات ، واكتشاف ما فيه من قوى ، واستغلال ذلك كله فى سـ بيل نفعهم واسـعادهم .

فال الله ـ تعالى ـ : « الم تروا ان الله سخر لكم ما فى السموات وما فى الأرض وأسبغ عليكم نعمه ظاهرة وباطنة » (١) فهذا السحاب

(۱) سورة لقمان: آية رفم ۲۰ ، قال الزجاج: « معنى تسخيرها للآدميين الانتفاع بها » وقال الشوكانى: « فمن مخلوقات السموات المسخرة لبنى آدم: - أى التى ينتفعون بها - الشمس والقمر والنجوم ونحو ذلك ، ومن جملة ذلك الملائكة فإنهم حفظة لبنى آدم بامر الله سبحانه وتعالى ؛ ومن مخلوقات الأرض المسخرة لبنى آدم الاحجار والتراب والزرع والشجر والثمر والحيوانات التى ينتفعون بها ٠٠٠ فالمراد بالتسخير جعل المسخر بحيث ينتفع به المسخر له ساواء كان منقادا له وداخلا تحت تصرفه أم لا ٠ « ومعنى السبح عليكم نعمه ظاهرة وباطنة أى اتمها وأكملها » ، ويرى الرازى أن النعم الظاهرة هي المسلامة والنعم الباطنة هي القوى وذكر أن الآية تشير إلى نعم الله في الآفاق وفي الانفس .

انظر: فتح القدير للشوكاني ج ٢٤١/٤ وتفسير الفخر الرازي ج ٣٥ مجلد ١٥٣/١٣ ٠

وانظر ايضا مقدمة ابن خلدون ص ٣٤٣ طِبعة الشِعب .

مسفر لنا نحن البشر يحمل الماء وينقله من مكان إلى اخر ، تدفعه الرياح الى بلد ميت ، فتنزل مياهه المطارا ، ثم نهيض انهارا تسقى الزرع والحيوان والإنسان ، وهمذه النجوم سخرها الله علامات ليهتدى بها السائر فى الصحارى والبحار والمحيطات ، حتى الشمس ترسل اشعتها ليحيا عليها النبات ، وكل ما فى الأرض من معادن وما فيها من بحار وانهار وجبال وهضاب ووديان كلها مذلل للإنسان ، إن همذا الكون الدى يبدو غامضا يحمل فى غموضه إثارة غريبة للإنسان لاكتشاف ما يربط الظواهر التى شجرى فيه من قوانين وضعها الله سبحانه ، وغلفها بشىء من الغموض المثير الأخاذ ، وهيا فى الإنسان الاستعداد والاستحابة لكشف هذه المغاليق وإزاحة السحار عن هذا الغموض .

قال ـ تعالى ـ : « هو الذى جعل لكم الأرض ذلولا فامسوا قى مناكبها وكلوا من رزقه وإليه النشور »(٢) ·

ومن عظيم ما اودع الله فى الإنسان من طبائع خلاف طبائع الحيوانات الله الله حب التجمل والتظرف والنظافة ، والتوسع فى المطاعم والمشارب والملابس والمساكن والحرث والنسل ، والهمه التعاون مع بنى جنسه »، وحبب إليه الأسنفار والمغامرات فى سبيل كسب الرزق ، ولكن إذا كان الأمر كذلك ، فما السبب الحقيقى للمشكلة الاقتصادية ؟

<sup>(</sup>۲) الملك: آية رقم ۱۵ ، ولعل الجاذبية الأخاذة التي أشرنا اليها هي التزيين الذي ذكره القرآن الكريم في أكثر من آية منها قوله ـ تعالى ـ « زين للناس حب التسهوات » ( آل عمران ۱۶ ) وقوله ـ تعالى ـ « إنا جعلنا ما على الأرض زينة لها لنبلوهم أيهم أحسن عبلا » ( الكهف: ۷ ) .

إن المسكلة الافتصادية في بساطة كما يصورها الاقتصاديون الوضعيون الراسماليون تتمثل في « الندرة » اى قلة الخيرات والثمار مع كثرة المحتاجين إليها ، وهي عند الاشتراكيين سبها سبوء التوزيع ، وفي راى كثير من المفكرين الإسلاميين أن هذه المشكلة ليست ناتجة عن قنة مصادر الإنتاج ، فيصادر الإنتاج ، مثلة في القوى الطبيعية التي سخرها الله للإنسان تكفى الإنسان وتزيد ، ولكن المشكلة في الإنسان نفسه ، وقد اشار القرآن الكريم إلى ذلك إشارة واضحة ، قال الله ــ تعالى ــ : « الله الذي خلق السبوات والأرض ، وانزل من السباء ماء فاخرج به من الثمرات رزقا لكم ، وسخر لكم الفلك لتجرى في البحر بامره ، وسخر لكم الانهار ، وسخر لكم النهار ، وسخر لكم النهار ، وسخر لكم النهار ، وسخر لكم النهار ، وتتاكم من كل ما سالتهوه ، وإن تعدوا نعمة الله لا تحصوها ، إن الإنسان لظلوم كفار » (٣) .

إن سبب المشكلة الاقتصادية يكون في هذين الوصفين اللذين ختمت بهما الآية الكريمة ( ظلوم كفار ) فالظلوم كثير الظلم ، والظلم هو مجاوزة الحد ، وكفار أي شديد الكفر ، والكفر معناه الحجود والإنكار .

<sup>(</sup>٣) سورة إيراهيم ـ آية رقم ٣٢ ، ٣٣ ، ٣٤ وقيل يظلم النعمة بإغفال شكرها ، كفار : شديد الكفران لها • والمراد من الإنسان ههنا : المجنس يعنى أن عادة الإنسان هو هذا الذي ذكرناه •

انظر تفسیر الرازی مجلد ۱۰ جه ۱۳۳/۱۹ .

وقد يتمثل افوى ما يتمثل فى سبوء توزيع الثروة ، فيجور إتسان على إنسان ، أو قوم على فوم ، أو بلد على بلد ، وهسذا هو عين الظلم ، والجحود بعدم استغلال مصادر الإنتاج الاستغلال الأمثل الذى يحقق للإنسان الكفاية ، ويكفى أن أضرب هنا مثلا واحدا على سبوء التوزيع ، الذى نجمت عنه ظاهرة تفاقم الفجوة بين الدول المتقدمة والدول النامية ، وما استتبع ذلك من ضياع واضطراب وعدم استقرار ، أن نعلم أن الدول المتقدمة تبلغ ٢٥٪ من الدخل ، بينما الدول النامية تمثل ٢٥٪ من سكان العالم وتحصل على ٢٤٪ من الدخل ، بينما نصف سكان العالم جائعون (٤) . الولايات المتحدة الأمريكية وحدها ، بينما نصف سكان العالم جائعون (٤) .

المسكلة الاقتصادية عند الراسساليين تتمثل في الندرة ، وعند الاشتراكيين تقمثل في سوء التوزيع لادوات الإنتاج ، وسوء توزيع المدخل القبوي ، لها الاقتصاد الإسلامي فلا بعترف بهذه الندرة ، ولاظام الإسلام يحارب سوء التوزيع ويعمل على الا تكون النروات دولة بين الاغنياء ، وسبب المشكلة ـ إن وجدت ـ هو كسل الإنسان وطمعه ،

يقول الدكتور عبد المنعم عفر « نظرة الإسلام للمشكلة الاقتصادية اتها قصور في الوسائل المتاحة للإنسان عن تسخير الموارد الممكن له استخدامها والإفادة منها في إشباع حاجته ، وتطوير طاقته ، علاوة على كسل الإنسان وتجاوزه الحد في تقديره لاحتياجاته » .

انظر: السياسات الاقتصادية والشرعية ، وحل الأزمات وتحقيق التقدم ص ٢٩١ ، من مطبوعات الاتصاد الدولى للبنوك الإسلامية ، الطبعة الأولى ( ١٤٠٧ هـ - ١٩٨٧ م ) ،

<sup>(</sup>٤) الإسلام والمشكلة الاقتصادية · د · شوقى الفنجرى ص ١٨ ، الطبعة الثانية ( ١٤٠١ هـ - ١٩٨١ م ) ·

ويكفى ان نذكر مثالا آخر لجحود الإنسان ، وعدم وضعه النعبة الإلهية ( مصادر الإنتاج ) موضعها ليكون بذلك شاكرا لها ، بل صرفها عن وجهها إلى ما تخيله يحفق له القوة والطغيان ، إذ من المعروف « ان لدى كل من الولايات المتصدة الأمريكية والاتحاد السوفيتي من من الترسانات النووية ومخزون السالاح الذرى ، ما يكفى لتدمير الكرة الأرضية وما عليها اكثر من عشرين مرة ، ويذكر بعض الخبراء انه لو اكتفت إحدى الدولتين العظميين بمخزون يكفى لتدمير العالم مرة واحدة بدلا من عشرين مرة ، لفاض من ميزانيتها ما يكفى مشروعات الإنتاج والخدمات ، ليس فى هدذه الدولة فحسب ، بل فى العالم اجمع » (٥) .

إن هذه الندرة وجدت في غيبة التصور الإسلابي ، وبعد الإنسان عن منهج الله ، والتحطاط المسلمين ، إذ منهج الإسلام مبناه على العدل في كل شيء ، والشكر لله المنعم الوهاب بوضع نعمه حيث امر واراد .

وإذا كان الله \_ عز وجل \_ قد خلق هـذا الكون وسخره للبشر ، فإنه سـخر البشر بعضهم لبعض ليستطيعوا أن يعيشوا في جماعة منظمة متعاونة على التقوى لا على الإثم والعدوان ، وليكونوا اقدر على الانتفاع بالكون المسـخر لهم والانتفاع بخيراته ، والإسـهام في بناء حياة إنسانية

<sup>(</sup>۵) السابق : ص ۱۳ • ویری ابو الأعلی المودودی ان المشكلة الاقتصادیة سببها الحکلقی یتلخص فی الانانیة انظر : ( الإسلام ومعضلات الاقتصاد ) ص ۲۲ ـ ۲۵ طبعـة مؤسسـة الرسـالة ـ بیروت سـنة الدهـ ۱۹۸۳ م •

ولذلك فنحن نتفاعل خيرا لهذا التقارب بين الشرق والغرب ، والسعى نحو تخفيض القوى العسكرية بين المعسكرين الشرقى الغربى ، والعالم كله الآن يشسمه نتائج هذا التقارب ، الذى ارجو أن يفيد منه عالمنا العربى والإسلامي .

راضية وفى هذا يقول الله عز وجل -: « نحن قسمنا بينهم معيشتهم فى الحياة الدنيا ورفعنا بعضهم فوق بعض درجات ليتخذ بعضهم بعضا سخريا ورحمة وربك خير مما يجمعون »(٦) ٠

وقد جعل الله ـ عز وجل ـ التفاوت في هـذا المجال مبنيا على الساس التفاوت في الطباع والاستعدادات والملكات النفسية والمعقلية والمجسمانية كالقوة والصعف ، والعلم والجهل ، والجد والخول وغير ذلك من وجوه الاختلاف المشتقة من طبائعهم ومعارفهم وظروفهم وبيئاتهم ، وهـذا لا يمنع من ارتفاع الإنسان من درجة إلى درجة اعلى بعمله وإسانه (٧) .

#### (٦) سورة الزخرف: آية ٣٣٠

ذكر الشوكانى أن الله \_ سبحانه وتعالى \_ فاضل بين الخلق فجعل بعضهم افضل من بعض فى الدنيا بالرزق والرياسة والقوة والحرية والعقل والعلم ، والعلة فى ذلك هى رفع بعضهم فوق بعض درجات ، وذلك ليستخدم بعضهم بعضا ، وهدذا فى غالب احوال الدنيا ، وبه تتم مصالح الناس ، وينتظم معاشهم ، ويصل كل منهم الى مطلوبه ، وتحصل بينهم المواساة فى متاع الدنيا . انظر : فتح القدير ج 2/٤٥٤ .

(٧) المسال والمحكم في الإسلام ص ١٣ ، وبنساء على ذلك مكن القسول بأنه لا يوجد في الإسلام نظام الطبقات بالمفهوم الاجتماعي والاقتصادي ، إنها يوجد فيه نظام الدرجات الناجم عن توزيع الله عز وجل \_ ارزاقه على خلقه بناء على ما فيه نفعهم وصلاحهم • قال الله \_ تعالى \_ « ولو بسط الله الرزق لعباده لبغوا في الأرض ولكن ينزل بقدر ما يشاء ، إنه بعباده خبير بصير » • ( الشورى : ٢٧ ) • والآية تعنى أن الله \_ عز وجعل \_ عالم باحوال الناس وبطباعهم وبعواقب أورهم فيقدر ارزاقهم على وفق مصالحهم ، ولما بين تعالى أنه لا يعطيهم ما زاه على قدر حاجتهم لأجل أنه علم أن تلك الزيادة تضرهم في دينهم ـ بين أنهم إذا احتاجوا إلى الرزق فإنه لا يمنعهم منه » •

( تفسير الرازي سجلد ١٤ ج ١٧٢/٢٧ ) ٠

#### الأسساس المثاني :

#### استخلاف الإنسان في الأرض للعبادة ، والعمارة ، والتثمير

ومما يضبط السلوك البشرى في الإسلام ، الاعتقاد بأن الله عز وجل ما استخلف الإنسان في عمارة الأرض ، وجعل هذه الرسالة المائة في عنقه ، يسال عنها المام من استخلفه ، على انه ينبغى الا يغيب عن بالنا أن الله ما عز وجل ما لما كرم الإنسان بقضية الاستخلاف قيد هذا بالسير على هداه وبين له أن من أتبع هداه فلا يضل ولا بشقى .

والقرآن الكريم صريح في أن الله حل شأنه حلق آدم أبا البشر ليكون خليفة في الأرض قال: « وإذ قال ربك للملائكة إني جاعل في الأرض خليفة ، قالوا: اتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدهاء ، ونحن نسبح بحمدك ونقدس لك ؟ قال: إني العلم ما لا تعلمون »(٨) وقد اختلف المفسرون في ماهية خالفة الأدميين: « فالبعض يرى أن الأدميين خلفوا جنسا آخر كان يسكن الأرض سابقا فافسد فيها وسفك الدماء ، ومن ثم فالخلافة على هذا الرأى خلافة جنس سابق ، والبعض يرى أن المخلافة عن الله عز وجل شأنه ، لا عن جنس آخر ، وإن الله سلط الإنسان على الأرض يقيم فيها سننه ، ويظهر عجائب صنعه ، وأسرار خليقته ، وبدائع حكمه ، ومنافع احكامه (١٠) .

<sup>(</sup>٨) البقرة: آية رقم ٣٠٠

<sup>(</sup>٩) المال والحكم في الإسلام ص ١٧ ، ١٨ وانظر: الفخر الرازي ج ٢ ص ١٦٥ - ١٦٦ ، قال الماوردي: « واختلفوا هل يجوز الن يقال: يا خليفة الله ٢ فجوزه بعضهم لقيامه بحقوقه في خلقه ، ولقوله حتالي - : « وهو الذي جعلكم خلائف الأرض ، ورفع بعضكم فوق بعض درجات » ( سورة الانعام: ١٦٥ ) وامتنع جمهور العلماء من جواز ذلك ،

لكن هل الاستخلاف في الأرض نوع واحد ام اكثر ؟ وإذا كان اكثر فيا هي انواعه ؟

ان الاستخلاف في الأرض نوعان:

- ١ ـ استخلاف عام ٠
- ۲ ـ استخلاف خياص ٠

فالاستخلاف العام هو استخلاف كل البشر في الأرض ليعمروها ، قال ستعلى سن « هو انشاكم من الأرض واستعمركم فيها » (١٠) اي ابتدا خلقكم من الأرض وجعلكم عمارها وسكانها ، او امركم بعمارتها من بناء المساكن وغرس الأشجار (١١) ونحو ذلك ،

والاستخلاف الخاص هو الاستخلاف في الحكم • ثم إن هذا الاستخلاف في الحكم نوعان :

- ( ا ) استخلاف الدول ٠
- (ب) استخلاف الأفراد -

==

ونمسبوا قائله إلى الفجور وقالوا: يستخلف من يغيب او يموت ، والله لا يغيب ولا يموت » .

الأحكام السلطانية ص ١٤ طبعة دار الفكر · والصحيح أن اعتبار الإنسان خليفة الله لا يقدح ذلك في تنزيه الله ـ عز وجل ـ · فالناظر في استخلاف الإنسان في الأرض في قوله « إني جاعل في الأرض خليفة » يجدها مطلقة لم نذكر أن الإنسان يكون خليفة عمن ، وهذا يوحي بأن الإنسان مهيا أن يكون خليفة الله ، إذا أتبع منهج الله ، ومن المكن أن بكون خليفة للشيطان ، إذا أتبع خطوات الشيطان .

- (۱۰) سورة هود : آية رقم ٦٢ ٠
- (۱۱) فغتح القدير للشوكاني ج ٥٠٧/٢ .

ومعنى استخلاف الدول ، ان يبن الله على الأمة بالصرية به والاستقلال ، وبسط النفوذ بحيث تحكم غيرها من الأمم والشعوب ، وقد بين الله عز وجل في كتابه ان الذي يرشح لقيادة الأمة امران : الإيمان ، والعمل الصالح ، قال الله تعالى ... : « وعد الله الذبن آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم في الأرض كما استخلف الذين من قبلكم ، وليمكنن لهم دينهم الذي ارتضى لهم ، وليبدلنهم من بعد حوفهم امنا ، يعبدونني لا يشركون بي شيئا ، ومن كفر بعد ذلك فاولئك هم الفام ...قون » (١٢) .

واستخلاف الأفراد هو الاستخلاف عى الرئاسة ، وقد يسمى المستخلف خليفة الو إماما او ملكا ، ومن ذلك قراله ستعالى سن « با داود إنا جعلناك خليفة فى الأرض فاحكم بين الناس بالحق ، ولا نتبع المهوى فبضلك عن سبيل الله ، إن الذين يضلون عن سبيل الله لهم عذاب شديد بما لسوا يوم الحساب » (١٣) .

ومعنى هدفه الآبة: ان الله - عز وجل - وعد الذين جمعزا بين الإيمان والعمل المصالح ان بستخلفهم فى الأرض فيجعلهم الخلفاء الغالبين المالكين ، كما استخلف عليها من قبلهم فى زمن الأثمة الملوك كداود ، وسليمان عليهما السلام ، وغيرهما ، وانه يمكن لهم دبنهم بالنصرة والإعزاز ، ويبدلهم من بعد خوفهم من عدوهم امنا ، بأن بنصرهم عليه ، فيقتلوه ومامنوا بذلك شره ، فيعبدوا الله - عز وجل - آمنين لا يشركون به شمينا . تفسير الفخر الرازى بتصرف مجلد ١٢ ج ٢٤/٢٤ .

(۱۳) سورة « ص »: آية ٢٦ ورغم أن الآية خاصة بسعدنا داود عليه السلام ، لكنها عامة في ولاة الأمور أن يحكموا بين الناس بالمحق المنزل من عنده وقد توعد - تبارك وتعالى - من ضل عن سبيله وتناسى يوم الحساب بالوعيد الاكبد والعذاب الشديد .

مختصر تفسير ابن كثير للصابوني ج ٢٠١/٣ طبعة دار المعرفة .

<sup>(</sup>۱۲) سورة النور: آية ٥٥ ٠

وسنة الله في استخلاف الحكم ، انه ما دامت الأمة أفي الفرد قائما على أمر الله فإن الله له ، فإن انحرف استبدل به أو بالأمة غيره من يقيم أمره · قال الله م تعالى م : « الذين إن مكناهم في الأرض اقامولاً . الصلاة ، واتوا الزكاة ، وامروا بالمعروف ، ونهوا عن المنكر ، ولله عاقبة الأمور » (١٤) ·

وقال: « الم يروا كم اهلكنا قبلهم من قرن مكناهم فى الأرض ما لم نمكن لكم وارسلنا السماء عليهم مدارا ، وجعلنا الأنهار تجرى من تحتهم ، فاهلكناهم بذنوبهم ، وانشأنا من يعدهم قرنا آخرين »(١٥) .

ونلاحظ من تأمل ما سبق من الآيات ، وغيرها مما ذكره الله عز وجل - في كتابه الكريم انه جعل للمستخلفين ( الهراد وامما ) حقوقا ، واوجب عليهم واجبات .

اما حقهم فهو التمكين لهم ، والحياة الآمنة المطمئنة (١٦) .

(۱٤) الحج: ٤١ وانظر تفسيرها في مختصر تفسير ابن كثير ِ ج ٥٤٨/٢ ٠

(١٥) الأنعام : ٦ وانظر تفسيرها في فتح القدير للشوكاني ج ١٠٠/٢ ٠

(١٦) ذكر الأستاذ محمد قطب أن التمكين قد يكون الملامة الكافرة ، ولكنه تمكين استدراج وذلك بناء على شديئين ذكرهما الله دعز وجل في كتابه هما قوله د تعالى: « فلما نسوا ما ذكروا به فتحنا عليهم ابواب كل شيء ، حتى إذا فرحوا بما أوتوا اخذناهم بغتة فإذا هم مبلسون ، فقطع دابر القوم الذين ظلموا والحمد لله رب العالمين » (الانعام ٤٤ ،٥٥) وقوله تعالى : « من كان يريد الحباة الدنيا وزينتها نوف الميهم اعمالهم فيها وهم فبها لا يبخسون » ( هود : ١٥ ) .

اما الدولة المؤمنة فأسباب تمكنيها الإيمان والعمل ، ويظل لها التمكين ما دامت متمسكة بهما ، انظر مفاهيم بنبغي إن تصحح ص ١٦٤ - ١٦٥ ما دامت

وا، ا واجباتهم فقد اشارت آية التمكين إلى نلاثة واجبات عليهم وهي :

١ - إقامة الصلاة ، ولا يقيمها إلا مؤمن يعترف بوحدانية الله ربوبية
 وعبودية ، وهو امر يقتضى واجبات لا حصر لها .

٢ ــ التساء الزكاء ، ولا يؤتى الزكاة إلا مؤمن يسلم بما عليه ، ن
 واجبات ، ويعترف بما فى ذمته للغير من حقوق .

٣ ـ الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، ولا يفعل ذلك إلا من استقام
 على المر الله وتمسك بحبله ، وحرص على طاعته (١٧) .

وقد فهم اصحاب رسول الله به التيانية بواتباعهم فضية الاستخلاف هدفه ، وكانت تحكم سلوكهم ، وتوجه تصرفاتهم ، ولا ادل على ذلك من انهم خرجوا من اوطانهم يحملون اسباب السعادة إلى الناس به كل الناس به يغرجهم الفقر ، ولم يحركهم القحط ، ولم يغرهم ما كان يتمتع به اعطاؤهم من مظاهر الزيف ، إنها خرجوا وهدفهم لن بخرجوا الناس بن عبادة العباد إلى عبادة رب العباد ، وكانوا يحسون انهم سادة هذا العالم ، والاجدر بحكهه ، والاحق بالقيام بالمانات الله وبالمحافظة عليها ، فلما دانت لهم الدنيا ، ودخل الناس في دبن الله أفراجا ، حكموا بينهم بشرع الله ، ونشروا دعوته بافعالهم قبل اقوالهم ، وحاهظها على بيوت الله ، واقاموا سعائره ، واخذوا من الاغزاء حقرق الفقرا ، ، وكان القوى عندهم ضعيفا حتى يؤخذ الحق منه ، والصعاف آورا باتي وكان القوى عندهم ضعيفا حتى يؤخذ الحق منه ، والصعاف آورا باتي يؤخذ الحق له ، فلما خلفهم خلف اضاعوا الصلاة واتبعوا الشهوات ، واقت بهم سنة الله في كونه ،

وفى مقدور المسلمين اليوم ان يكونوا كاسلافهم ، اذا هم سلكوا مسالكهم ، ونظروا إلى العالم بعيونهم ا واصلحوا قبل ذلك عقددنهم ، لتصبح كعقيدة اسلافهم : « ان الله لا يغير ما بقوم حتى يغييروا ما بانفسهم »(١٨) .

<sup>(</sup>١٧) المال والحكم في الإسلام ص ٢٨ .

<sup>(</sup>١٤) سورة الرعد : آية رقم ١١ .

#### ولمكن ما الغرض من همذا الاستخلاف ؟

إن الغرض من هذا الاستخلاف ثلاثة اشباء: عبادة الله عز وجل سوعمارة الأرض ، وتشيرها ،

وهل الإنسان مجبر على ان يكون خليفة فى الأرض ؟ نعم لأن الله عز وجل حجله كذلك خليفة وهدذا نوع من الإبتلاء الذى خلق الله البشر من اجله ، ولكن الإنسان مخير فى ان يكون فى الأرض خليفة لله ، فتكون له السيادة عليها بتطبيق منهج الله وشرعه فبصلحها ، او ان يكون خليفة للشيطان يتبع خطواته ، فيفسدها ويخربها .

فالناس نتيجة لابتلائهم \_ ولتوفير مقومات الحرية والاختيار عندهم يصبحون \_ بالضرورة \_ مختلفين \_ إما خلفاء للرحمن ، وإما خلفاء للشيطان(١٩) .

ولب قضية الاستخلاف يكمن في ان الإنسان اقدر الكائنات الموجودة على ظهر الأرض على تحمل المسئولية ، لأنه الكائن الحر المختار ، وقد سمى الله معز وجل مهذه المسئولية بالأمانة في قوله معز وجل ما إنا عرضنا الأمانة على السموات والأرص والمجبال ، فأبين ان يحملنها واشفقن منها وحملها الإنسان ، إنه كان ظلوما جهولا » ( الأحزاب : ٢٢ ) وهذه المسئولية تستتبع القيام بالتعمير والإصلاح ، وذلك يكون بالمحافظة على الموارد الطبيعية التي وهبه الله إياها ، بل وتنميتها ، وتوزيعها على ابناء جنسه توزيعا عادلا ، لأن ما في يده ليس ملكا له مطلقا ، بل ملكا مقيدا ، بتوجيهات خالقه ومستخلفه ، الذي سوف يساله مديثنا عن الملكية ،

<sup>(</sup>۱۹) استخلاف الإنسان في الأرض ماللكتور فاروق الدموفي ص ۱۳ ، الطبعة الثانية ۱۲۰٦ ه / ۱۹۸٦ م مطبعة بيروت والرياض ٠

#### الضابط الشالث

#### ما يضبط علاقة الإنسان بنفسه

ويقوم هذا الضابط على أساسين: الأساس الأول:

#### الاعتقاد بأن الدنيا وسيلة لا غاية

فمن الضوابط الأساسية التي تحكم السلوك البشرى في الإسلام ، الاعتقاد بأن الدنيا وسيلة لا غاية ، وفي هذا بختلف المسلم في بصوره للحياة عن تصور الماديين والملحدين ، الذين يقولون ما هي إلا أرحام تدفع ، وقبور تبلع ، فال الله م عز وجل م على السنة اسلافهم من الدهريين : « وقالوا : ما هي إلا حياتنا الدنيا نوت ونحبا وما يهلكنا الدهرين ، وما لهم بذلك من علم ، إن هم الا يظنون »(١) .

من اسس عقيدة المسلم: الإيمان باليوم الآخر ، حيث الحياة الحقيقية الباقبة المفالدة ، حيث يرى الإنسان نتاج عمله ، ويجزى بما اسلفت يداه «وإن الدار الآخرة لهى الحيوان » (٢) أى دار الحياة الباقية التى لا تزول ، ولا ينقصها موت ولا مرض ولا هم ولا غم .

يعتقد المسلم أن الدنيا وسيلة لتحقيق غاية أسبى وهي الحيساة المنعمة في الآخرة ، وأنه ينبغي ألا تنسبه الوسيلة الغاية ، وأن كل لحظة من حياته ، وكل ما بمثلك من ثروات ، وما وهبه الله ـ عز وجل ـ من مواهب ومنح وعطايا وملكات ، هذه الآشباء كلها ينبغي أن توظف من أجل الغاية (٣) ،

<sup>(</sup>١) الجاثية: ٢٤ ٠

 <sup>(</sup>۲) العنكبوت : ۱۶ وانظر في تفسيرها فتح القدير للشيوكائي
 ۲۱۱/۶ ٠

<sup>(</sup>٣) قال شيخ الإسلام ابن تسمة : « ان الله \_ عز وجل \_ خلقنا لعبادته وخلق لنا الدنيا لنستعين بها على عبادته » .

ولذلك كان - مَالِيّة - يقول: محذرا للمسلم حتى لا تفسيه الوسيلة الغاية التى يكدح إليها: « مالى وللدنيا ، وانما أنا والدنيا كمثل رجل استظل بظل شجرة ، ثم قام عنها ، ورحل »(٤) .

والناس بالنسبة لمتع الحياة ولذائذها وبخاصة المسال الذي هو احدى الوسائل لتحقيق هذه الملذات ثلائة اصناف:

١ - صنف منهم المنهمكون في الدنيا وزينتها وزخارفها ، بلا التفات إلى الآخرة وهم المسمون « عبد الطاغوت » و « شر الدواب » .

٢ - وصنف مخالفون لهم يراعون العقبى من غير التفات منهم إلى مسالح الدنيا وهؤلاء لا تقوم الحياة بامثالهم ، ولا تعمر الدنيا ، ولا يتحقق بهم تعاون ولا نفع لغيرهم(٥) .

(٤) نص الحديث: « مالى وللدنيا ، إنما انا كراكب قال فى ظل شجرة ثم راح ونركها » رواه الإمام احمد ، والترمذى ، وإبن ماجة ، والحاكم وصححه عن ابن مسعود وانظر شرحه فى فيض القدير للمناوى ج ١٦٤/٥ ـ ٤٦٥ ٠

رواه الإمام احمد في مسند ابن مسعود ج ٣٧٠٨/٥ ـ ٣٧٠٩ وهو المحديث رقم ٣٧٠٩ تحقيق الشيخ احمد شاكر ، طبعة دار المعارف سنة ١٣٦٧ هـ ١٩٤٨ م ٠

ورواه الترمذى · وقال : حسن صحيح وهو الحديث رقم ٢٣٧٧. تحقيق الشيخ أحمد شاكر · واخرجه ابن ماجة فى ابواب الزهد ، باب مثل الدنيا ج ١٣٧٦/٢ وهو الحديث رقم ٤١٠٩ من ترتبب الأستاذ محمد فؤاد عبد الباقى ·

(٥) بل زهدهم هذا مرفوض ، لأنه زهد اعجمى ، بخلاف الزهد الشرعى الذى كان عليه السلف الصالح من تملك الدنيا والتعالى عليها ، بحيث تكون في ايديهم لخدمة دينهم لا في قلوبهم تشغلهم وآؤرقهم .

٣ ـ « وصنف توسط قد اعطوا الدارين حقهما ، وهــذا الصنف عند المحكماء هم الأفضلون ، لأن بهم قوام اسباب الدنيا والآخرة ، ولأن أمورهم مبنية على الاعتدال ، الذي هو اشرف الأحوال »(٦) .

فالمسلم يسعى لكسب المال من حله ، وإنفاقه حيث امر الله ، عارفا لله حقه فيه ، فيصل به رحمه ، ويعف به نفسمه ، وينصر به دبنه ، ويعاون به إخوانه من المعوزيين وأهل الحاجات .

وقد عرف اصحاب النبى - مُراكِية - قيمة المسال ، وطلبوه طلب الموسائل ، ووضعوه مواضعه ، وملكوه دون ان يبلكهم · فهذا ابو بكر المصديق - رضى الله عنه - انفق ماله لنصرة الإسسلام ، واشترى كثيرا من المستضعفين واعتقهم وجهز كثيرا من المجاهدين في كثير من الغزوات ، حتى استحق هدذا الثناء المخالد في قوله - تعالى - : « الذي يؤتى ماله يتزكى ، وما لأحد عنده من نعمة تجزى الا ابتغاء وجه ربه الأعلى ، ولسوف يرضى»(٧) .

<sup>(</sup>٦) الذريعة إلى مكارم الشريعة للشيخ أبى القاسم بن سحمد المفضل الراغب الأصبهاني ص ١٥٩ ـ ١٦٠ ـ الطبعة الثانية مطبعة الوطن ، وانظر العبارة في الطبعة المحققة ص ٣٩٩ للدكتور أبو اليزيد العجمى ـ الطبعة الثانية دار الصحوة سنة ١٤٠٨ هـ ـ ١٩٨٧ م .

<sup>(</sup>۷) سورة الليل : ۱۹ ـ ۲۱ ، وانظر لباب النقول في اسباب النزول لجلال الدين السيوطى ص ۲۳ طبعة دار احباء العلوم ـ بيروات ۱۹۷۹ م ٠

وقال الصابونى: « وقد ذكر المفسرون ان هدده التيات نزلت فى ابى بكر الصديق ـ رضى الله عنه ـ حتى إن بعضهم حكى الاجماع على ذلك ، ولا شك انه داخل فيها واولى الأمة بعمومها ، فإنه كان صديقا تقيا ، كريما جوادا ، بذالا لأمواله فى طاعة مولاه ، ونصرة الله ـ تعلق » . مختصر تفسير ابن كثير چ ٦٤٨/٣ .

ومما لا شك فيه ان الناس لو تعاملوا مع المسال على انه وسيلة لا غاية ، لتغير كثير ، ن سلوكهم ، فإن نظرهم إلى المسال على انه غاية في ذاته حملهم على التكالب على جمعه من حله ومن حرامه ، وجعلهم يبخلون عن بذله في مواضع بذله ، وحملهم على قبوله على شكل رشاوى لإبطال المحق ، وإحقاق الباطل ، والتضحية باغلى القيم ، واعلى المثل من الشرف والكرامة ، والأمانة والأخوة من اجل الحصول عليه ، لدرجة انها نرى في المجتمعات الحديثة التي غلبت عليها المسادية الطاغية كل شيء له ثمن من المسال يقدر به ، وكل رجل سهما كانت منزلته سله وزن خاص من المسال يدفع لشرائه سيالا ،ن عصم ربك سهما كانت منزلته سله وزن

#### الأسساس الثاني:

#### الاعتقاد بوجوب توجيه النشاط الاقتصادى في مرضاة الله

يوجه المسلم بالنية كل انشطته في الحباة إلى مرضاة الله عز وجل ـ سواء منها ما كان نشاطا اقتصادبا أو اجتماعيا أو علمبا ، ولا غرو في هذا ، فإن الله سبحانه أمره بذلك ، أمره أن تكون حيانه كلها بكل الوان انشطتها لله ، وفي هذا يقول الله ـ تعالى ـ : « فل إن صلاتي ونسكي ومحباي ومماتي لله رب العالمين ، لا شريك له ، وبذلك أمرت ، وإذا أول المسلمين »(٨) فمرضاة الله هي الغاية التي يتغياها كل مسلم بكل نشاط يؤديه ، وهي الربح المحقيقي إذا حصل عليه وخسر كل شيء فهو الرابح ، وإذا خسره وكسب كل شيء فقد خسر المدنيا والآخرة وذلك هو الخسران المبين ،

<sup>(</sup>۸) الأنعام: ۱۹۲ ، ۱۹۳ ) انظر في تفسير هاتين الآيتين مختصر تفسير ابن كثير ج ۲٤٠/۱ .

وقال الشوكانى: « ومحياى ومماتى » اى ما اعمله فى حياتى ومماتى من اعمال الخير ، ومن اعمال الخير فى المات الوصية بالصدقات وانواع القربات وقيل نفس الحياة ونفس الموت ، فتح القدير جـ١٨٥/٢٠ .

والنشاط الاقتصادي احد المجالات الهامة التي يطبق فيها المسلم هـذه القاعدة وهو بهذا يختلف عن غيره من الناس ، الذين يعتقدون ان النشاط الاقتصادي مجال مادي على الإنسان ان يتسلح فيه بكل اسلحة الذكاء والدهاء والاحتيال ، ولا مجال فبه على الإطلاق لأي جانب روحي او الخلاقي ، ويكون الحساب النهائي للربح او الخسارة المادية رحدها .

اما المسلم فإنه يطلب بما اتاه الله من ملكات ومواهب ومنح وعطايا رضا خالقه ومولاه ، وكفاه بذلك ربما وفلاحا (٩) وهر لا بكتفى بأن يمنع عن الغش والخداع والتدليس والخيانة والاحتكار والغصب ، بل بوظف كل المكاناته المادية في طريق الخير التي ارشده البها دينه الحنيف ، واعلمه أن في أدائها رضى الله ـ عز وجل ـ •

لقد ذكر الله ـ تبارك وتعالى ـ فى حديثه عن قارون أن العلماء الصالحين أوصوه بعدة وصايا ، وأنه كان مما أوصوه به أن يبتغى فيما أتاه الله أى من مال وفير ، ثواب الله ورضوانه فى الدار الآخرة ، والليك نص الآية الكريمة ، قال ـ تعالى ـ : « إذ قال له قومه لا تفرح ، إن الله لا يحب الفرحين ، وابتغ فيما أتاك الله الدار الآخرة ، ولا تنس نصبك من الدنبا ، وأحسن كما أحسن الله اليك ، ولا تبغ الفساد فى الأرض إن الله لا يحب المفسدين » (١٠) .

وبالتاءل والتفكير في هاتبن الآيدبن نلاحظ أن كل مسلم محداج خلال نشاطه الاقتصادي إلى هذه المبادئء الخمس المهامة وهي:

١ - « لا تفرح ٠ إن الله لا يحب الفرحين » أي لا يلحقه بطر يجعله

<sup>(</sup>٩) هـذا لا يمنع أن بطلب المسلم الربح المادى ، ولكنه لبس المغاية ، بل يأتى الربح المادى تلقائيا من جراء طلب رضا الله ، على أن للربح في نظر المسلم مقاييس أبعد الثرا وأعمق أدراكا من الوقوف عند مجرد الربح المادى ، وسيأتى إشارات إلى بعضها ،

<sup>(</sup>۱۰) القصص : ۲۷ ، ۷۷ ۰

بركن إلى الديا وبطمئن إليها ، ونسى أن ملكته لهذا المال ملكية مؤقتة بمدة حياته (١١) .

٢ - وابتغ فيما اتاك الله الدار الآخرة • والمراد أن بستعبل ما وهبه الله من هذا المال المجزيل والنعمة الطائلة في طاعة ربه والتقرب البه بائواع القربات ، التي يحصل له بها الثواب في الدنيا والآخرة (١٢) .

٣ - ولا تنس نصيبك من الدنيا • اى عليه الا يكون كل همه الاسكبات على جمع الدنيا لدرجة أن ينسى حظه من التمتع المحلل بها ، فإن همذا لا يمنع منه الشرع من غير سرف ولا خيلاء ، وأن عليه الإنفاق في طاعة الله فإن ذلك هنو نصيب المرء من الدنيا دون الذي يأكل ويشرب ، قال عليه السلام : « فليأخذ العبد من نفسه لنفسه ومن دنياه الآخرته ، ومن الشبيبة قبل الكبر ، ومن الحباة قبل الموت ، فوالذي نفس محمد ومن الشبيبة قبل الكبر ، ومن الحباة قبل الموت ، فوالذي نفس محمد بيده ما بعد الموت من مستعتب ، ولا بعد الدنيا من دار إلا الحنة الوالنيار » (١٣) .

٤ - واحسن كما الحسن الله اليك ، لما امره بالإحسان بالمبال ارره بالإحسان مطلقا ، ويدخل فيه الإعانة بالمبال والجاه وطلاقة الربجه وحسن اللقاء ، وحسن الذكر(١٤) وتبهه بقوله « كما احسن الله اليك » الى فضيلة الشكر التى تستوجب المزيد من النعم .

٥ - ولا تبغ الفساد في الأرض ١ اي لا يكن المال وسيلة لك إلى

<sup>(</sup>۱۱) قال مجاهد في معنى الفرحين: « الأشرين البطرين الذبن لا يشكرون الله على ما اعطاهم » مختصر ابن كثير ج ٣٣/٣ .

<sup>(</sup>١٢) السابق ص ٢٣٠

<sup>(</sup>۱۴) تفسیر الفخر الرازی جه ۲۵ ص ۱۳۰

<sup>(</sup>۱٤) تفسير الفخر الرازى جـ ٢٥ ص ١٧ وفقسه الكتاب والسنة من ١٥

البغى والطغيان (١٥) ولهنك سنحاسب عليه من ابن اكتسبته وفيها انفقته ، وهو عربة الله في يدك يجب ان تتخذه وسيلة إلى رضائه لا إلى سخطه ومن هنا فإن المسلم يخنار لنشاطه الاقتصادي المجال الذي يحقق له في النهاية رضا الله ، مع انه قد يكون ربحه المادي قليلا ، ويرفض أن يشترك في مجال للنشاط الاقتصادي فيه غضب الله مع انه قد يجنى من ورائه ربحا ماديا كثيرا ، لأن للمسلم مقاييسه المخاصة التي بزن بها مقدار الخسارة ومقدار الربح (١٦) ، ولناخذ على ذلك مثلا ، فالمسلم يرفض أن يزرع أرضه باشجار المخدرات ( الخبائث ) مهما كان ربحه من وراثها ، ويزرعها بالحبوب والنباتات والفواكه ( الطيبات ) التي قدد يربح من زراعتها القليل ، والمسلم يرفض أن يتاجر في الخمور ولحم الخنزير والأطعمة الفاسدة والمحرمة ( الخبائث ) مهما حققت له ولحم الخنزير والأطعمة الفاسدة والمحرمة ( الخبائث ) مهما حققت له من ألرباح ، والمسلم يعرف حاجات وطنه وبلده وامته فيسعى إلى تحقيقها حتى وإن ضحى بماله وروحه ودمه من الجلها ،

كان ابو بكر الصديق ـ رضى الله عنه ـ يشترى العبيد الضعفاء من المسلمين ويعتقهم فقال له ابوه ـ ابو قحافة: ارباك تعتق رقابا ضعافا ، فلو انك اعتفت رجالا جلدا بمنعونك ويقومون دونك يا بنى ؟ فقال: إنى إنها اريد ما عند الله ، فنزلت هذه الآيات فيه: « وسبجنبها الأتقى ، الذى يؤتى ماله يتزكى وما لأحد عنده من نعمة تجزى إلا ابتغاء وجه ربه الأعلى ، ولسوف يرضى(١٧) ، وكذلك كان كثير من اصحاب رسول

<sup>(</sup>۱۵) من احسن ما قیل فی بغی قارون الله بغی بسبب ماله ، وبغیه الله استخف بالفقراء ولم یرع حق الإیمان ، ولا عظمهم مع کثرة امواله ، الفخر الرازی مجلد ۱۳ ج ۱٤/۲٥

<sup>(</sup>١٦) أنظر مفهوم الربح في الإسلام · لنداد العياشي رسالة ماجيستير من جامعة أم القرى كلية الشريعة ص ٨٠ ـ ٨٧ على الآلة الناسيخة ·

<sup>(</sup>۱۷) سورة الليل ۱۷ ـ ۲۱ ولباب النقول في اسباب النزول من ۲۳۰

الله .. والله ... والله .. وا

\* \* \*

(۱۸) جمع حلس وهو كساء يبسط تحت الثياب او ما يلى ظهر الدابة ٠

انظر المعجم العسيط جد ١٩٢/١٠

(١٩) جمع قتب : وهو ما بوضع على البعير أو الرحل الصغير على قدر السنام ·

انظر المعجم الوسيط جد ١٨٤/٢٠

(۲۰) فضائل الصحابة للإمام احمد بن حنبل ج ٥١٤/١ طبعة مركز البحث العلمى بجامعة أم القرى ٠

(٢١) السابق ص ٢١٥ ٠

#### الضابط الرابع:

#### ما يضبط علاقة الانسان بالناس

# الاعتقاد بان الناس جميعا إخوة ، وان ابناء المحتمع المسلم كلهم إخوان

#### أولا ... معنى الإخساء:

الأصل في معنى الإخاء التشابه والتجانس في كثير من الأ،ور ، لذلك يطلق لفظ الآخ على من بلتقى مع آخر في النسب ، كما يطلق على المديق والصاحب والمجالس (١) .

وقد استهل القرآن الكريم ، والسنة النبوية لفظ الأخ مفردا وجمعا في المعانى السابقة ، ومن ذلك استعمال لفظ الأخ في النسب في كثير من الآيات التي تتحدث عن إخوة يوسف ، عليه السلام ، كقوله تعالى مثلا : « لا تقصص رؤياك على إخوتك فيكيدوا لك كيدا » ( يوسفه : ٥ ) وقوله نعالى : « أنا يوسف وهذا أخى ، ، » ( يوسف : ٩ ) ومن استعمال القرآن الكريم لفظ الأخ في القربن المنابه في شيء من السلوك والطباع قوله تعالى : « إن المبذرين كانوا إخوان الشياطين » ( الإسراء : ٢٧ ) ، وقوله : « وما نريهم من آية إلا هي أكبر من أختها » ( الزخرف : ٨٤ ) ، وقوله : « كلها دخلت أمة لعنت أختها » ( الأعراف : ٣٨ ) ،

وفى السنة نجد نفس الاستعمال · ومن ذلك قوله \_ مَالِيَهُ \_ « إنها هذا من إخوان الكهان » ( النسائى : كتاب القسامة ) (٢) · وقوله عن العظم والروث : « لا تستنجوا بهما ، فإنهما من طعام إخوانكم الجن » ( مسلم :

<sup>(</sup>١) القاموس المحيط ٢٩٩/٤ ـ ٣٠٠ طبعة الحلبي •

<sup>(</sup>۲) إنها هذا من إخوان الكهان اخرجه النسائى فى كتاب القسامة . باب دية جنين المرأة انظر : مع حاشية زهر الربا للسيوطى جـ ٤٣/٨ طبعة الملبى .

كتاب الصلاة ، والترمذي كتاب الطهارة ) (٣) ، وقوله : « الملام والنون الختان » ( البخاري : كتاب التفسير ) (٤) ،

وقد ورد في كلام اصحاب رسول الله - الله - ما يفيد انهم كانوا يستعملون لفظ الأخ والصاحب استعمالا ترادفبا من ذلك ان عمر بن الخطاب - رضى الله عنه - لما اصيب دخل صهيب يبكى ، يقول : « واخاه ، واصاحباه » • ( البخارى كتساب الجنائز )(٥) • وقال بعضهم يصف ما بين الاشعريين - حى من اليمن - وغيرهم : « وكان بين هذا المحى وبين الاشعريين ود وإخاء • • » يعنى الصداقة ( البخارى : كتاب الإيمان ) والتوحيد ، والذبائح ، والكفارات ، ومسلم : كتاب الإيمان )(٦) •

أخرجه البخارى فى كتاب التفسير · تفسير سوره هود · وهو من كلام الإمام البخارى نفسه فى شرحه لكلمة سجيل وكلمة سجين فقال : « اللام والنون أختان » ·

(٥) وا الخاه ، واصلحياه -

اخرجه البخارى في كتاب الجنائز باب قول النبي المالية : « يعذب الميت بعض بكاء اهله عليه إذا كان النوح من سنته » .

(٦) وكان بين هـذا الحى وبين الأشـعريين ود وإخاء اخرجه البخارى في كتاب « الأيمان » • باب « لا تحلفوا بآبائكم وهو من كلام التابعي • غير مرفوع •

والخرجه مسلم في كتاب « الأيمان » باب « من حلف يمينا فرأي غيرها خيرا منها » •

انظر مع شرحه للنووي جر ۱۱۲/۱۱ .

 <sup>(</sup>۳) أخرجه الترمذي في كتاب الطهارة • باب ما جاء في كراهية ما يستنجى به ج ١٥/١ •

<sup>(</sup>٤) الملام والنون الختان .

#### ثانيا \_ الدوافع إلى الاخموة :

الحقيقة ان هناك دوافع كثيرة تجعل الإنسان السوى يسعى إلى اتخاد الأخوان ، ومصاحبة الأصدقاء ، وبعض هده الدوافع اجتماعى ، وبعضها نفسى ، وبعضها اقتصادى ، وهناك دوافع اخرى ، لكننا نشعر أن هذه الانواع من الدوافع هى اكثر الدوافع إلى الإخوة أهمية :

١ ــ لما الدوافع الاجتماعية فاساسها أن الإنسان مدنى بطبعه ،
 لا يمكنه أن يعيش منفردا معزولا عن الناس ، بل لابد أن يتعاون معهم ،
 ويتعاونوا معه ، ليستمر تيار الحياة في تدفقه ، فتعمر الأرض ،
 وتزدهر الحضارات .

٢ - وإما الدوافع النفسية فاساسها الشعور بالائتناس والسعادة ، لأن الإنسان يجد نفسه في إخوانه ، وقد لخص احد الأخصائيين حياة كثير ممن حرموا السعادة فكائت متاعبهم تتجمع في انواع ثلاثة رئيسية : متاعب عاطفية ، ومتاعب وظيفية ، ومتاعب اجتماعية ، ولكن الغالبية العظمي يشعرون بالتعاسة ، لأنهم ليسوا على وفاق مع الآخرين ، ولأنهم محتاجون لأصدقاء (٧) ، ففي الصداقة سعادة والسر في هذه السعادة هو شعور الإنسان بأنه محبوب مالوف ، وهذا ما يملا جوانح النفس رضا ، ويفيض على صاحبها تفاؤلا وسعادة .

٣ ــ واما الدواقع الاقتصادية فهى التعاون والإهادة بما عند غيره من أوجه الخيرات المختلفة ،

#### ثالثا .. انواع الإخاء:

الإخاء حسب اتسماع دائرته أو ضيقها ، ويشمل المجالات الآتية :

المسلم المعاودية لله ، وهذا أوسع أنواع الإخاء دائرة ، وأكثرها شمولا ، حيث يشعر الإنسان من خلاله أنه أخ لكل ما في هذا الكون : من سمأواته ، واراضيه ، بل وما في سماواته من مجرات ونجوم وافلاك ،

<sup>(</sup>۷) النظر كتاب : « كيف نعامل الناس » تاليف ج ، ه ٠ نشر طبعة دار النهضة ص ٧ ، ٨ ٠

وشموس واقمار ، وما على اراضيه من بحار وانهار ، واشجار رازهار ، وحيوان ونبات وجماد ، وإنس وجن ، لخ ، فهذه كلها تربطها الخوة العبودية لله ، بمعنى الانقياد لأمره ، ونفاذ سنته فيها ، قال الله تعالى : « الم تر أن الله يسجد له من في السموات ، ومن في الأرض ، والشمس ، والقمر ، والنجوم ، والجبال والشجر ، والدواب ، وكثير من الناس ، وكثير حق عليه العذاب » ، ( المحج : ٨ ) ، وإن الله خلق هذا الكون لينسجم الإنسان معه ، ويتخذه صديقا نافعا ، واخا مفيدا ، قال تعالى : «هو الدي خلق لكم ما في المهوات وما في الأرض جميعا » ( البقرة : ٢٩ ) وقال : « وسخر لكم ما في السهوات وما في الأرض جميعا منه » (الجاثية : ١٣) ،

٢ ـ إخاء الإنسانية : ومن خلاله يشعر الإنسان بالحب والألفة لكل بنى جنسه ، مع اختلاف اديانهم وانجناسهم ومذاهبهم والوانهم ولغاتهم ، وانهم ما خلقوا مختلفين .. هكذا .. إلا لحكمة ٠٠ ولو شاء ربك لجعل الناس أمة واحدة ولا يزالون مختلفين ، إلا من رحم ربك ، ولذلك خلقهم » ٠ ( هود : ١١٨ ) ٠

ولعل هذه الحكمة هي التعارف فيها بينهم ، بغبة التعاون ، لتحقيق خير البشرية كلها وفي هذا يقول الله \_ تعالى \_ : « يأيها الناس إنا خلقناكم من ذكر وانثى ، وجعلناكم شمعوبا وقبائل لتعارفوا » · ( الحجرات : ١٣ ) · وقال النبي \_ أي الله الموانا » · ( البخاري : كتاب النكاح · ومسلم كتاب البر ) ( ٨ ) · وقال ايضا : « العباد كلهم إخوة » ( ابو داود \_ كتاب الوتر ) ( ٩ ) · وقال عن الأنبياء :

<sup>(</sup>٨) « كونوا عباد الله إخوانا » ٠

الخرجه البخارى في كتاب الفرائض ، باب تعليم الفرائض ،

بهذا النص ، وبمعناه في كتاب النكاح · باب لا يخطب على خطبة اخيه · والخرجه مسلم في كتاب البر ، باب تحريم التنافس والتباغض ·

<sup>(</sup>٩) العباد كلهم إخوة ٠

اخرجه ابو داود فى كتاب الوتر · باب ما يقول الرجل إذا مسلم ج ١٨٣/٢ وسكت عنه فهو مقبول · ٨٣/٢

« إخوة لعلاث دينهم واحد · والمبهم شتى » ( البخارى كتاب الأنبياء ، ولمسلم : كتاب الفضائل )(١٠) ·

٣ - اخوة الدين : كالمسلم بالنسبة لأخيه المسلم ، فال تعسالى :

« فإن لم تعلموا آباءهم فإخوانكم فى الدين ومواليكم » ( الأحزاب : ٥ )
وقال : « فإن تابوا واقاموا الصلاة ، واتوا الزكاة ، فإخوانكم فى الدبن »
( التوبة : ١١ ) وفى السنة : « إخواننا كانوا يصلون معنا » ، ( النسائى :
كتاب الإبمان )(١١) ، وقال علينا من بسمى اخا فى الإسملام :
« أنتم أصحابى ، إخواننا الذين ياتون بعدى » ( مسلم ، والموطأ ،
والنسائى : كل منهم أخرجه فى كتاب الطهارة ، وأخرجه أبن ماجسة فى كتاب الرهد )(١٢) ،

ومما هو جدير بالذكر أن هذا الضابط الذى يشعر المسلم بالإخاء يجعله ، يقدم للناس افضل وأجود ما عنده ، فلا يغش ولا يختلس ولا يستغل حاجة الناس إلى ما عنده فيحتكره ، أو يطلب فيه من الربح ما ينم عن جشع أو طمع ، وبحب للجميع ما يحبه لنفسه من إشباع الرغبات

<sup>(</sup>۱۰) « الأنبياء إخوة لعلات ، دينهم واحد واممهم شتى » · أخرجه البخارى في كتاب الأنبياء باب واذكر في الكتاب مرسم · وأخرجه مسلم في كتاب الفضائل · باب فضل عيسى \_ عليه السلام · انظر : مع شرحه في شرح المنووى ج ١١٩/١٥ ،

<sup>(</sup>١١) إخواننا كانوا يصلون معنا ٠

اخرجه النسائى فى كتاب الإيمان · باب زيادة الإبمان ج ٩٩/٨ مع حاشية زهر الربا للسيوطى ·

<sup>(</sup>١٢) انتم اصحابى ، إخواننا الذين ياتون بعدى ٠

اخرجه مسلم في كتاب الطهارة · باب استحباب إطالة الغرة ج ١٣٧/٣ ·

وأخرجه مالك فى الموطأ فى كتاب الطهارة · باب جامع الوضوء ج ٢٩/١ ·

وأخرجه النسائي في كتاب الطهارة . باب حلبة الوضوء ج ٧٩/١ .

المشروعة باقل تكلفة ، واقل جهد ، ويحرص على التعامل معهم من مخطلقات الفضائل والقيم التى رسمها له دينه ، وإن اختلفت ادبانهم ولذلك ذهب الجمهور إلى أن الربا هو الربا وهو محرم فى دار الكفر كما هو محرم فى دار الإسلام ، بخلاف قوم عاب الله عابهم أن احلوا المحرام فى تعاملهم مع مخالفهم ، فقال ـ فى شأنهم : « ذلك بانهم قالوا ليس علينا فى الأميين سبيل » ( آل عمران : ٧٥ ) .

\* \* \*

#### خاتمة وتلخيص للفصل الأول

وهكذا نرى أن الضوابط المحاكمة للسلوك البشرى فى الإسلام سبعة بمثابة خطوط تتقارب لتصنع للمسلم فى النهاية تصورا عاما يحدد توجهه إلى الله الواحد المعبود ، وإلى الكون الفسيح المسخر له ، وإلى الإنمان كعبد ضعيف إذا وكل إلى نفسه ، قوى إذا تسلح بالإيمان بالله وابتغاء رضاه ، وإلى الناس جميعاً باعتبارهم إخوة .

فالخضوع المطلق الله بعنى الإقرار له بما يستحقه من عبودية وتوجه ، و « الملك لله وحده » تعنى ان ما بايدينا تفضل منه ، مولنا اياه لننتفع به تم نحاسب عليه ، و « كل ما فى السموات والأرض مسخر للإنسان » تعنى أنه لا ندرة ولا فقر ولا ضنك إذا ما كان الإنسان عادلا قنوعا شساكرا لخالقه جزيل نعمه ، واضعا كل ما انعم به عليه حيث طلب واراد ، « وأن الإنسان خليفة لله فى الأرض » تعنى ان الإنسان مطالب بعمارة الكون ( الأرض ) بمنهج الله ، وان هذه رسالته والأمانة المعهودة إليه ، وانه سيحاسب على ذلك ويجازى عليه فى الدنيا والآخرة ، « وأن الدنيا وسيلة للآخرة » تعنى أن هناك يوما آخر هو نهاية المطاف وأن كل من ذلك كله الوسيلة للسعادة فى الحياة الحقيقية الباقية ، بل عليه أن يتخذ من ذلك كله الوسيلة للسعادة فى الحياة الحقيقية الباقية ، « وأن نشاط المسلم الاقتصادى موجه دائما لمرضاة الله » معناه أن على المسلم أن يوظف كل إيكاناته المادية والمعنوبة ليكون نشاطه الاقتصادى محققا لرضا الله عليه ، وأن ميزان الربح والنصارة عنده حساب إيمانى ، لمادنه الإيمان بالله وحسن مراقبته والتوجه اليه .

وان الضابط الأخير الخاص بالأخوة يعنى انفتاح العقل والوجدان للناس جميعا وبخاصة ابناء مجتمعه ، الذين تربطه بهم اما عقيدة واحدة ، واما عقد ذمة على اساس من هذه العقيدة ، الأمر الذي يحتم عليه ان يحب لهم جميعا ما يحب لنفسه ، ويكره لهم ما يكره لها ، فالمسلم عندما يكره الكافر إنما يكره فيه كفره ولا يكره فيه إنسانيته ، ويتمنى أن يهديه الله الذي حلاوة الإيمان كما بذوقها .

# الفصل الثاني

ارتباط النشاط الاقتصادى في الإسلام بالعقيدة والعبادة والأخلاق

- يشتمل هـذا الفصل على الأفكار الأساسية التاليـة:
- اولا: مفهوم كل من المعقيدة والعبادة في الإسلام •
- ثانيا: الأدلة من الكتاب والسنة على اتساع مفهوم العبادة في الإسلام
  - ثالثًا: مرادفات النية في النصوص الشرعية •
  - رابعا: الأثر الإيجابي للإيمان في النشاط الاقتصادى •
  - خامسا : الأثر السلبي لتخلف الإيمان في النشاط الاقتصادي •
- سادسا: مفهوم الأخلاق الإسلامية واثرها في المعاملات المالية ،
- وبخاصة الصدق ، والأمانة ، والوفاء ، وحسن المعاملة ،
- وتجنب بخس الكيـل والميزان ، والغش والخـداع ،
  - والمفافسة غير المشروعة •

### أولا - مفهوم كل من العقيدة والعبادة في الإسلام : إ

العقيدة في اللغة مشتقة من العقد ، بمعنى الربط والشد والتوثيق ، يقال : « عقد فلان الأمر : صدقه وعقد عليه قلبه وضهيره »(١) والعقيدة الإسلامية تقوم على ربط القلب وشده على توحيد الله ، وتصديق رسله ، وبأن له ملائكة مقربين لا يعلم عددهم إلا هو ، وكتبه ، واليوم الآخر ، والقدر خيره وشره حلوه ومره ، مع النطق بذلك ، والعمل بمقتضاه ، واهم هذه المبادىء مبدآن هما : الإيمان بالله ، والإيمان باليوم الآخر ،

والتوحيد نوعان: توحيد في المعرفة والإثبات ، وهو توحيد الربوبية والأسماء والصفات وتوحيد في الطلب والقصد ، وهو توحيد الإلهية والعبادة « واليس المراد بالتوحيد : مجرد توحيد الربوبية ، وهو اعتقاد أن الله وحده خلق العالم ، كما يظن ذلك من يظنه من اهل الكلام والتصوف ، ويظن هؤلاء أنهم إذا أنبتوا ذلك بالدليل فقد أثبتوا غاية التوحيد ، وأنهم إذا شهدوا هذا وفنوا فيه فقد فنوا في غاية التوحيد، فإن الرجل لو أقر بما يستحقه الرب للالله عن الصفات ونزهه عن كل ما يتنزه عنه ، واقر بأنه وحده خالق كل شيء ، لم يكن ،وحدا حتى يشهد أن لا إله إلا الله وحده ، فيقر بأن الله وحده هو الإله المستحق للعبادة ويلتزم بعبادة الله وحده لا شريك له »(٢) ،

<sup>(</sup>۱) المعجم الوسيط ج ٦١٤/٢ وقال : « العقيدة المحكم الذي لا يقبل الشك لدى معتقده » ٠

<sup>(</sup>٢) فتح المجيد شرح كتاب التوحيد للشيخ عبد المرحمن بن حسن آل الشيخ ، طبعة دار الفكر ص ١٤٠٠

وللشهادتين شروط لابد من توفرها وهى : العلم المنافى للجهل ، والميقين المنافى للشرك ، والمدق المنافى للشرك ، والمده .

انظر: الورد المصفى المختار: ص ٩٩ ـ ١٠٠ اختيار الشيخ محمد حامد الفقى من كلام الله ـ تعالى ـ وكلام سيد الأبرار .

ولذلك كان اول واجب على المسلم أن ينطق بالشهادتين مع عقد القلب عليهما والعمل بمقتضاهما • قال نبيخ الإسلام ابن تيمية : « الاله هو المعبود المطاع فإن الاله هو المسالوه الذى يستحق أن يعبد ، هو بما اتصف به من المصفات الذى تستلزم أن يكون هو المحبوب غاية الحبوب غاية المحبوب ألم عنه المحبوب المعبود الذى تألهه القلوب بحبها وتخضع له وتذل له ، وتخافه وترجوه ، وننصب إليه فى شدائدها ، وتدعوه فى مهماتها ، وتتوكل عليه فى مصالحها ، وتلجأ إليه وتطمئن بذكره ، وتسكن إلى حبه ، وليس ذلك فى مصالحها ، وتلجأ إليه وتطمئن بذكره ، وتسكن إلى حبه ، وليس ذلك واثبت الإلهية الإلله وحده وجملة « لا إله إلا الله » تعنى أنك لما نفيت الإلهية والطاغون هو كل ما عبد من دون الله وهو راض •

ومقتضى الشهادة لمحمد بأنه رسول الله ، الإيمان به وتصديقه فيما أخبر ، وطاعته فيما أمر ، والانتهاء عما عنه نهى ويزجر ، وأن يعظم أمره ـ ونهيه ولا يقدم عليه قول غيره كائنا من كان(٤) وهذا التصديق بالقلب والنطق باللسان والعمل بالجوارح هو ما يسمى بالإيمان وإلى ذلك ذهب السلف الصالح(٥) .

٤٣ - ٤٢ ص السابق ص ٤٣ - ٤٣

٤٥ ص ١٤٠ السابق ص ١٤٥

<sup>(</sup>٥) انظر شرح العقيدة الطحاوية ، لابن ابى العز الحنفى طبعة المكتبة السلفية بلاهور ص ٣٧٣٠

ومقتضى « لا إله إلا الله » كما وعاها الجيل الأول من تعليم الله ورسوله \_ صلى الله عليه وسلم \_ :

أولا: توحيد الربوبية والألوهية وتوحيد الأسماء والصفات ٠

ثانيا : توجيه العبادة لله وحده بلا شريك .

ثالثا : تحكيم شريعة الله وحدها دون غيرها من الشرائع .

رابعا: القيام بالتكاليف التي فرضها الله على المؤمنين ومن ذلك

وينتج عن هده العقيدة العمل الصالح والسلوك المستقيم خشية لله وخوفا من عقابه ، او رجاء رحمنه وتمنى توابه ، ولدلك مدح الله المؤمنين بائهم يجمعون بين هذين الشعورين فى وفن واحد ( المخوف والرجاء ) ، فقال : « يدعون ربهم خوفا وطمعا »(٦) ، وقال : « إنهم كالوا يسارعون فى المخيرات ويدعوننا رغبا ورهبا »(٧) ،

وقد يذكر احيانا صفة الخشية والخوف فقط كقوله ـ تعالى ـ : « إن الذن هم من خشية ربهم مشففون ، والذين هم بآيات ربهم يؤمنون ، والذين هم بربهم لا يشركون والذين يؤتون ما أتوا وقلوبهم وجلة أنهم إلى ربهم راجعون ، أولئك يسارعون في الحيرات وهم لها سابقون »(٨)

طلب العلم ، وعمارة الأرض بمقتضى المنهج الربانى ، وإعداد العدة لأعداء الله ، ونشر الدعوة في الأرض ·

خامسا : التخلق باخلاقيات لا إنه الا الله الواردة بالتفصيل في الكتاب والسنة .

انظر: مفاهيم ينبغى ان تصحح للاستاذ محمد قطب ـ دار الشروق ـ طبعة أولى ص ١٤٧ - ١٤٨٠

- (٦) جزء من الآية رقم ١٦ من سورة السجدة ٠
  - (٧) جزء من الآية رقم ٩٠ من سورة الأنبياء ٠
    - (۸) سورة المؤمنون ، الأبات ۵۷ ۲۱ .

وقد تضمنت هذه الآية اربع صفات:

الأولى: الشفقة من عذاب الله ، والإشفاق يتضمن المخشية مع زيادة رقة وضعف .

والثانبة : الإيمان المبنى على المعرفة بالله - عز وجل - .

والثالثة: اداء الحقوق لأصحابها مثل: الزكاة ، والكفارات ، والودائع ، والديون وجميع اصناف الإنصاف والعدل مع المفوف من عدم القبول .

والرابعة : الإخلاص الكامل لله \_ عز وبجل \_ .

انظر : تفسیر الرازی مجلد ۱۲ ج ۱۰۷/۲۳ - ۱۰۸ .

وهى ليست خشية من ذنب ارتكبوه أو انحراف انزلقوا إليه ، بل خوله من ان ترد اليهم اعمالهم لنفص الإخلاص فيها .

واحيانا يذكر الرجاء فقط كقوله ـ نعالى ـ : « إن الذين آمنوا والذين هاجروا وجاهدوا في سبيل الله اولئك يرجون رحمة الله والله غفور رحيم »(٩) ٠

ويلاحظ من تامل النصوص السابقة ان المفوف والرجاء فى قلب المؤمن لا يتوففان عند المساعر والأحاسيس داخل الوجدان المؤمن ، بل ينبعثان إلى المخارج طاقة محركة آخذة بالأسباب التى اقتضتها حكمة الله عز وجل دفى شرعه وفدره ليتحول ذلك المخوف وهدا الرجاء إلى عمل مبدع خلاب ، كالهجرة فى سبيل الله ، والجهاد ابتغاء مرضاة الله ، والامتناع عن ارتكاب الذنوب والمعاصى بل وفعل اضدادها ، من الطاعات مع الخوف من عدم القبول ،

اما العبادة فهى مشتقة من مادة ( عبد ) الني تعنى الذل والخضوع ، يقال بعير معبد ، وطريق معبد اى مذلل مهد .

والعبادة بمدلولها العام في الإسلام هي فعل كل مامور وترك كل محظور يتفق مع معنى العبودية لله الني نعنى : الخضوع التام لله مع

<sup>(</sup>٩) سورة البفرة آية رقم ٢١٨ وسبب نزول هذه الآية مصاب عمرو بن الحضرمى لما قتلته سرية عبد الله بن جحش فى يوم لا يدرون اهو من الواخر جمادى الثانية او من اوائل رجب ، فعابهم المشركون ، فغزلت الآية تمدحهم بالإيمان ، والهجرة ، والجهاد ، ورجاء رحمة الله ، وقد قيل عنهم انهم خيار هذه الأبة جعلهم الله اهل رجاء ، لأنه من رجا طلب ، ومن خاف هرب ،

انظر: فتح القدير للشوكاني ج ٢١٩/١ .

المحبة الكاللة والتذلل وهذا لمتفق مع معنى الإسلام ، لأن معناه الاستسلام والانقياد لأحكام الله معز وجل ما فالعبادة والعبودية والإسلام في أصل معناها وأحد .

قال شيخ الإسلام ابن تيمية \_ رحمه الله \_ : « العبادة هي طاعة الله بامتثال أمره على السنة الرسل »(١٠) وقال في موضع آخر : « العبادة السم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه من الأقوال والأعمال الظاهرة » ٠

وفسر ابن القيم لفظ العبادة فقال: « والعبادة تجمع اصلين غاية الحب بغاية الذل والخضوع • والعرب تقول: طريق معبد اى مذلل ، والتعبد: التذلل والخضوع • فمن احببته ولم تكن خاضعا له ، لم تكن عبدا له ، ومن خضعت له بلا محبة لم تكن عابدا له ، حتى تكون ، حبا خاضعا » (11) •

وقال القرطبى: « اصل العبادة التذلل والخضوع ، وسميت وظائف الشرع على المكلفين عبادات ، لأنهم يلتزمونها ويفعلونها خاضعين متذللين لله ــ تعالى ــ » (١٢) .

وقال ابن كثير: « وعبادته هي طاعته بفعل المامور وترك المحظور ،

(۱۰) مجموع الفتاوى جـ ۸۹/۳ وفتح المجيد ص ۱۷ - ۱۸ ٠

(١١) فتح المجيد ص ١٨ وانظر رسالة العبودية لشيخ الإسلام ص ١٠ وما بعدها ٠

التفسير القيم لابن القيم ص ٦٥ جمعه السلفى المحقق الشيخ محمد إدريس الندوى ، الطبعة الاولى ـ تحقيق المرحوم الشيخ محمد حامد الفقى مسنة ١٣٦٨ هـ / ١٩٤٩ م ٠

(۱۲) تفسیر القرطبی ج ۷ ص ۵٦ طبعـة مصورة عن طبعـة دار الکتب بالقاهرة ۱۳۸۷ ه / ۱۹۹۷ م ٠

٥٦ مـ القيم الاسلامية )

وذلك هو حقيقة دين الإسلام ، لأن معنى الإسلام : الاستسلام لله ستعالى ما المتضمن غاية الانقياد والذل والخضوع » (١٣) .

وفسر الشاطبى العبادات بقوله: الأصل فى العبادات بالنسبة إلى المكلف التعبد دون الالتفات إلى المعانى ( المحكم والمقاصد ) ويتبين بهذا أبور منها: ان كل حكم شرعى ليس بخال عن حق الله ـ تعالى ـ وهـو جهة التعبد ، فإن حق الله على العبساد ان يعبدوه ولا بشركوا به شيئا(١٤) ، وعبادته امتئال اوامره واجتنساب نواهيه بإطلاق ، فإن جساء ما ظاهره انه حق للعبد مجردا فليس كذلك بإطلاق ، بل جاء على حق العبد في الأحكام الدنيوية ، كما أن كل حكم شرعى فيه حق العباد إلى عاجلا وإما أجلا بنساء على أن الشريعة إنما وضعت لمصالح العباد ، ولذلك قال في الصديث : « حسق العبساد على الله إذا عبسدوه ولم يشركوا به شيئا الا يعذبهم » وعادتهم ـ العلماء ـ في تفسير حق ولم يشركوا به شيئا الا يعذبهم » وعادتهم ـ العلماء ـ في تفسير حق الله انه ما فهم من الشرع أنه لا خيرة فيه للمكلف ، كان له معنى معقول ألو غير معقول ، وحق العبد ما كان راجعا إلى مصالحه في الدنيا ، فإن كان من المصالح الأخروية فهو من جملة ما يطلق عليه أنه حق لله ، ومعنى التعبد عندهم انه ما لا يعقل معناه على الخصوص ، واصـل

<sup>(</sup>۱۳) تفسير ابن كثير ج ٧ ص ٤٠ طبعة الشعب ، تحقيق الدكتور البنا وزميله ٠

<sup>(12)</sup> هـذا جزء من حديث معاذ في الصحيحين من طرق ١٠ انظر شرحه في فتح المجيد ص ٣٠ ـ ٣١ • اخرجه البخاري في مواضع منها كتاب التوحيد • باب ما جاء في دعاء النبي ـ مُوَالِيّة ـ الهته الى توحيد الله • انظره مع شرحه للكرماني ج ٩٧/٢٥ طبعـة دار إحياء التراث العرتي ـ بيروت ١٤٠١ ه/١٩٨١ ، ومسلم في كتاب الإيمان باب حق الله على العباد • انظره مع شرحه للنووي ج١ / ٢٣٠ ـ ٢٣١ والترمذي في كتاب الإيمان ، وابن ماجه في كتاب الزهد ، باب ما يرجى من محمد الله يوم القيامة ج٢ / ١٤٣١ وهو رقم ٢٢٩٦ .

العبادات راجعة إلى حق الله ، واصل العبادات راجعة إلى حقوق العباد والعبادة بمعناها العبام تشمل العبادات والمعاملات وليس تقسيم الفقهاء لأبواب الفقه إلى عبادات ومعاملات إلا من حيث إن الأولى ( العبادات في كتب الفقه ) عمل لا يبدو في ظاهرة التعامل إلا مع الله والمثانية : تعامل مع العباد (١٥) وفي الحقيقة أن العبادات والمعاملات وغيرها يطنق عليها عبادة إذ يجب على المسلم في جميعها أن يراقب الله عز وجل - ويعمل على التقرب اليه (١٦) .

ولكى تكون العبادة لله صحيحة تحقق الغرض المرجو منها ، لابد من توفر شرطين ، أحدهما : إخلاص الدين لله ، والذانى موافقة الره الذي بعث به رسله ، ولهذا كان عمر بن الخطاب ـ رضى الله عنه ـ يقول في دعائه اللهم اجعل عملى كله صالحا ، واجعله لوجهك خالصا ، ولا تجعل لأحد فيه شيئا ، وقال الفضيل بن عياض ـ في قوله تعالى ـ « ليبلوكم ايكم احسن عملا »(١٧) قال : « اخلصه واصوبه ، قالوا : يا ابا على ما اخلصه واصوبه ؟ قال : اذا كان العمل خالصا ولم يكن صوابا لم يقبل ، وإذا كان صوابا ولم يكن خالصا لم يقبل حتى يكون خالصا موابا ، والخالص ان يكون لله ، والصواب أن يكون على السنة الرسل »(١٨) ،

<sup>(</sup>١٥) الموافقات للشاطبي ج٢ / ٣١٧ ، ٣١٨ بتصرف و,ذكرة فقه الكتاب والسنة ص ١٧ للدكتور الزيني ٠

<sup>(</sup>١٦) المحق أن كل أنشطة المسلم في الحياة ينبغي أن تكون عبادة ، لأنه يريد بها وجه الله من جهة ، ويلتزم في أدائها أحكامه من جهة أخرى ، أما الشعائر التي هي الصلاة والزكاة ، والصوم ، والحج فهي ليست كل العبادة ، بل هي محطات للتزويد أثناء الطريق باكبر طاقة روحية لمواصلة طريق الحياة ، الذي هو طريق العبادة في كل مرحلة من مراحله وساعة من ساعاته ،

<sup>(</sup>۱۷) مسورة الملك رقم ٣

<sup>(</sup>۱۸) مجموع الفتاوي ج٣ / ١٢٤

ومصداق هذا فى كتاب الله حيث قال : « فاعبد الله مخلصاً له الدين » (١٩) وفى سنة رسول الله مي الله عنه فال : « من احدث فى امرنا ما ليس منه فهو رد » (٢٠) .

المق ان كل انشطة المسلم فى المحياة عبادة ، أو هكذا ينبغى ان تكون ، لأن من المطلوب من المسلم ان يريد باعماله كلها وجه الله من جهة ، وان يلتزم فى ادائها احكام الله من جهة اخرى ، اما الشعائر النى هى الصلاة والزكاة والصوم والحج فهى ليست كل العبادة ، بل هى واحات للتزويد اثناء الطريق باكبر طاقة روحية لمواصلة طريق المحياة ، الذى هو طريق العبادة فى كل مرحلة من مراحله ، وساعة بن ساعاته ،

وقد فرق علماء الاسلام تفريقا اصطلاحيا بين العقيدة والعبادات والمعاملات لمقتضيات علمية تخصصية ، ولكن كان في حسهم ان الدين يشملها كلها ، ولا يقتصر على جانب دون جانب منها ، وان اية واحدة منها بمفردها لا تمثل الدين في شهوله وتكامله ولا في كونه مفروضا

#### (١٩) سسورة الزمر رقم ٢

(۲۰) فى الصحيح بن حديث السيدة عائشة راجع شرحه فى جابع العلوم والحكم ص ١٠ والحديث اخرجه البخارى ومسلم وابو داود وابن ماجة ، وانظر الجابع الصغير مع شرحه فيض القدير ج٣٦/٣٠ اخرجه البخارى فى كتاب الصلح باب اذا اصطلحوا على صلح جور فالصلح مردود ، انظره مع شرحه للكرمانى ج١/٨٨ طبعة دار التراث العربى حبيروت واخرجه مسلم فى كناب الاقضية باب نقض الأحكام الباطلة ،

انظر صحيح مسلم تحقيق محمد فؤاد عبد الباقى ج٣٤٣/٣ طبعة دار احياء التراث ١٩٥٥/١٣٧٥ وابن ماجة فى المقدمة باب تعظيم حديث رسول الله والتغليظ على من عارضه ج١/٧٠٠

على الناس للالتزام والتنفيذ ، ولكن ـ كما يقول الاستاذ محمد قطب حين حدث التخلخل خلال المسايرة التاريخية اثرت هذه التفرقة الاصطلاحية تأثيرا سيئا في مفاهيم الناس ، حتى اقتصر مفهوم العبادة على اداء الشعائر التعبدية فحسب ، وخرجت منها العقيدة والمعاملات ،

ويفهم مها تقدم:

ا - أن التوحيد هو اساس العقيدة الإسلامية ، وأنه توحيد ربوبية ( وهو توحيد الله بافعاله ) وتوحيد الوهية ( وهو توحيده بافعال العباد ) • ويدون توحيد الالوهية لا يكون المرء موحدا حقا ، والأن توحيد الالوهية دون العكس •

٢ وان لفظ العبادة والعبودية والإسلام تعنى الخضوع والانفيساد المتام لله عز وجل على كل ما امر به أو نهى عنه من الأمور الظاهرة والباطنة ، وأن الباعث على هذا التسليم والانقياد هو الخسوف والرجاء من الله ، وأن النتيجة المباشرة لذلك هي العمل الصالح المثمر في عمارة الارض طبقا لمنهج الله عز وجل .

٣ ـ وإن حق الله على الناس ( العبيد ) أن يعبدوه وحده ، ولا يشركوا به شيئا ، وأن حقهم عليه أن يدخلهم الجنة ( تفضلا وتكرما ) .

٤ ـ وانه لا تخلوا العبادة في اية صورة من صورها ،ن حق الله
 وهو الامتثال وحق العبد وهو المصلحة العاجلة او الآجلة .

٥ ـ وأن تقسيم العلماء نشاط الإنسان إلى عبادات ومعاملات إنما هو تقسيم يراد به الجانب المغالب ، فما غلب عليه حق الله فهو عبادة أ، ونها غلب عليه حق العبد فهو عادة أو معاملة ، رغم أن الجميع في الحقيقة ـ مع النية ومطابقة الشرع ـ عبادة ، وهي في النهاية تعود بالمصلحة على الانسان .

7 - وأن تقسيم الفقهاء وأهل العلم الأحكام الشرعية الى أحكام تعبدية وأحكام غير تعبدية ، ويعنون بالأولى ما لا تدرك مقاصده ، وبالثانية ما تدرك مقاصده هو مجرد تقسيم فنى للتعليم ، وألا فالكل له حكمة أو مقصد شرعى أدركه من أدركه وجهله من جهله ولكنه موجود على كل حال ، ولأن على المسلم التسليم والانقياد للجميع ، لأن المسلم يسال : بم أمر الشرع ولا يسال لم أمر (٢١) ولأن عدم العلم ليس علما بالعدم .

٧ - وأن منهج الإسلام في المحياة منكج متكامل يراعي كل جوانب الإنسان مادية وروحية ، وأن الروحية في الإسلام تعنى العمل المالح المبنى على العقيدة السليمة والباعث عليه الإخلاص ، ويقع مطابقا لما جاء به الشرع .

## ثانيا - الأدلة من الكتاب والسفة على اتسماع مفهوم العبادة في الإسلام:

يدل على السماع مفهوم العبادة في الإسمالام كثير ،ن نصوص الكتاب والسنة نكتفي هنا بذكر نماذج منها وهي :

۱ - قال الله - تعالى - : « قل إن صلاتى ونسكى ومحياى ومماتى لله رب العالمين ، لا شريك له وبذلك أمرت وأنا أول المسلمين (٢٢) .

٢ - وقال : « وما خلقت الجن والانس إلا ليعبدون » (٢٣) .

٣ - وقال الله - تعالى - : « وابتغ فيما اتاك الله المدار الآخرة،

<sup>(</sup>٢١) أنظر شرح العقيدة الطحاوية ص ٢٩٠ ، أى لا يسال تعنتا ، وإنها يجوز أن يسال ليفهم ويعمل بما فهم ، أو ليزداد يقينه واقتناعه ، أو ليكتشف وجوه المحكم والمقاصد ، أو ليفهم غيره .

<sup>(</sup>۲۲) سسورة الأنعام : ۱۹۲ ، ۱۹۳

<sup>(</sup>٢٣) سبورة الذاريات: ٥٦

ولا تنس نصيبك من الدنيا ، واحسن كما احسن الله إليك »(٢٤) • ومعناها إثفاق المال في الدنيا بنية التقرب إلى الله معز وبجل فهذا نصيب المرء في الدنيا ، وان يحسن إلى عباد الله بنفس النية لأن الله احسن اليه ومن حسن معاملته لهم: ان يحييهم بتحية الإسالم مع طلاقة الوجه وحسن اللقاء ، وان يجيد في صنعته ، وان يتقن حرفته ، وان ينصحهم في الله ... اللخ .

٤ ـ وقال النبى ـ عَلَيْتُهُ ـ : « إنما الدنيا لأربعة نفر : عبد رزقه الله مالا وعلما فهو يتقى فيه ربه ، ويصل فيه رحمه ، ويعلم لله فيه حقا فهو بافضل المنازل » .

وجبد رزقه الله علما ولم يرزقه مالا فهو صادق النية يقول: لو ان لى مالا لعملت بعمل فلان ، فهو بنيته فاجرهما ساواء .

وعبد رزقه الله مالا ولم يرزقه علما فهو يخبط فى ماله بغير علم ، ولا يتقى فيمه ربه، ولا مصل فيه رحمه، ولا يعلم لله فيه حقا، فهذا باخبث المنسازل .

وعبد لم يرزقه الله مالا ولا علما فهو يقول: لو أن لى مالا لعملت فيه عمل فلان فهو بنيته فوزرهما سواء (٢٥) .

<sup>(</sup>٢٤) سبورة القصص: ٧٧

<sup>(</sup>۲۵) اخرجه الحمد والترمذي واللفظ له • وقال : حسن صحيح • واخرجه ابن ماجه اخرجه الإمام احمد من حديث أبى كبشة الأنماري انظر مسند الإمام احمد ج ٢٣١/٤ بها كنز العمل ــ المطبعة الميمنية بمصر سنة ١٣١٣ هـ • واخرجه الترمذي في ابواب الزهد • باب ما جاء مثل اربعة نفر وقال عنه : حديث حسن انظر مع شرحه في تحقة الأحوذي للامام محمد المبار كفوري الطبعة الثانية ١٣٨٥ه/١٣٥٥م ، ولخرجه ابن ماجه في كتاب الزهد باب النية ج١٤٠٣/٥ وهو الحديث رقم ٢٢٨٥ •

ويفهم من الحديث أن على الإنسان المسلم أن يتعلم العلم النافع ، الذي يعرفه كيف يستثمر ملله لحسن استثمار في الدنيا والآخرة وهسذا واضح في سلوك الأول ، فلولا علمه الذي دفعته نيته الخالصة وطورته إلى سلوك صالح ما كان منه ما حدث ، ولذلك كان الجهل في الثالث سببا لما حاق به من وزر · كما يفهم من الحديث أن الإخلاص هو اساس العبادة ويكمن ذلك في النية والإرادة وهي أمر بين العبد وربه ، ولذلك كان للثاني مثل ثواب الأول ، وعلى الرابع مثل وزر الثالث وما ذلك إلا بسبب الباعث ·

۵ وقال النبى مراق مراق مراق ما الما الفق المسلم نفقة على الهله موقد يحتسبها كانت له صدقة "۲۲/) .

ففى هذا الحديث اعتبر النبى النبى - مَرَالِيّا بالنفقة على اهله - روجته وأولاده - عبادة يتقرب بها إلى الله « ولكنه اشترط النية والإرادة فقال « وهو يحتسبها » أى يرجو ثوابها عند الله كانت له صدقة ، أى كان له مثل اجر الصدقة ، وقد سماها النبى - مَرَالِيّا - صدقة رغم أن النفقة على الزوجة والأولاد واجبة ، ولكن ليشير بذلك إلى انه في

(٢٦) رواه احمد والبخارى ومسلم فى صحيحه ، انظر الجامع الصغير مع شرحه فيض القدير جـ ٣٠٦/١٠ ، اخرجه الاسام احمد فى حديث ابى مسعود انظر الفتح الربائى كتاب النفقات جـ ٥٨/١٧ طبعة دار الصديث ـ القاهرة ،

الخرجه البخارى في كتاب النفقات وفضل النفقة على الأهل من حديث أبي مسعود الأنصاري ·

النظر مع شرحه في عمدة القارىء ج١٣٧/٩ ـ دار الطباعة العامرة بمصر ٠

أخرجه مسلم · كتاب الزكاة · · باب فضل النفقة على الأقربين والزوج والأولاد ·

إمكان المسلم أن يحول كل أنشطته في الحياة العادية والواجبة عليه وجوب الزام إلى عبادة يؤجر عليها إذا ما نوى بذلك طلب مرضاة الله ، ولذلك فإن بعض صور العبادات قد تتحول الى أمر عادى لا ثواب عليه إذا تجردت ،ن هذا الباعث ، فال النبي - المنافية - : « رب صائم ليس له من صيامه إلا الجوع والعطش » (٢٧) .

٢ - وقال النبى - عَلَيْكُ - انك ان تنفق نفقة تبنغى بها وجه الله ، إلا اثبت عليها ، حتى اللقمة تجعلها فى فى امراتك »(٢٨) وفى هـذا الحديث تعميم لجميع وجوه الانفاق وكيف يتحول ذلك الى عبادة وذلك بان ( تبتغى بها وجه الله ) ، ثم ذكر نموذجا قد يكون بعيدا عن عن الخاطر ، وهو أن يداعب الرجل روجته فيضع اللقرة فى فمها وهو لا يقصد بذلك الا مرضاة الله ، حتى هده الحالة الحبيبة الى النفس ، والتى قد لا تبدو فيها إلا متعة النفس وشهونها ، إذا أريد بها وجه الله كان له بذلك ثواب العبادة ،

(۲۷) اخرجه الإمام احمد فى المسند من حديث ابى هسريرة ج ۳۷۳/۲ ونصه: « رب صائم حظه من صيامه الجوع والعطش ، ورب قائم حظه من قيامه السهر » •

والفكرة قديمة ذكرها الكمال بن الهمام الفقيه المحنفى الشهير حيث ذكر عن الشيخ الحلوائى فى كتابه النهاية انه « يكره للمصلى للمحنى للمحنف يتخذ فى المسجد مكانا يصلى فيه ، لأن العبادة تصير طبعا فيه ، وتثقل فى غيره ، والعبادة إذا صارت طبعا فسليلها الترك ، ولذا كره صلوم الأبد » .

فتح القدير جـ ٢٢/١٤ طبعة الحلبى الأولى (١٣٨٩ هـ / ١٩٧٠ م) ، (٢٨) متفق عليه ، اخرجه البخارى فى كتاب النفقات ، انظره مع شرحه فى الكرمانى جـ ٢٠/٤ واخرجه مسلم فى كتاب الوصية . باب الوصية انظره فى صحح مسلم تحقيق عبد الباقى جـ ١٢٥١/٣ .

ولكن كيف يداعب الرجل زوجت ويكون في نفس الوقت عابدا لله \_عز وجل \_ ؟

انه يكون كذلك إذا نوى إدخال البهجة والسرور على اهله ، وقد أمره الله \_ عز وجل \_ ان بعاشرهم بالمعروف في غير آية ، ومن هذا المعروف هذا الفعل الطيب وهذا بدل على محاسن الشريعة الإسلامية ، وملازمتها الفطرة البشرية السوية .

٧ - وقال النبى - عَلَيْكُ - : « ما من مسلم يغرس غرسا ، او يزرع زرعا فيأكل منه طير او إنسان او بهيمة إلا كان له به صدقة » (٢٩) وفي هـذا المحديث المنبوى الشريف بيان لفضل جانب من جوانب النشاط الاقتصادى - وهو الزراعة - التي ينتج عنها الإسهام في عمارة الارض فتكون سببا في إطعام البشر والطبور والميوانات ، يبين أن لصاحبها اجر أجرا رغم إفادته المادية ولا غرو فهي عبادة بالعمل الصالح الذي يحبه الله ويرضاه .

(۲۹) روى مسلم فى صحيحه · لخرجه الإمام الحمد فى المسند عن انس ، والبخارى ، ومسلم ، والترمذى وانظر شرحه فى فبض القدير شرح الجامع الصغير ج ٤٩٦/٥ .

اخرجه الإمام احمد في المسند من حديث انس بن مالك انظره في حديث انس بن مالك انظره في

اخرجه البخارى في كتاب الحرث والمزارعة باب فضل الزرع والغرس إدا اكل منه · انظر شرحه في الكرماني ج ١٤٧/١

الخرجه الترمذى فى كناب الأحكام باب ما جاء فى فضل الغرس وهو الحديث رقم ١٣٨٢ من نرتيب الشيخ احمد شاكر ج ٦٥٧/٣ .

## ثالثا - مرادفات النية في النصوص الشرعية:

النية لغة القصد مطلقا ، وقيل الفصد المقارن للفعل ، وذلك عبارة عن فعل القلب ، قال البيضاوى : « النية عبارة عن انبعاث القلب نحو ما يراه موافقا من جلب نفع أو دفع ضر حالا أو مالا ، والشرع خصصه بالإرادة المتوجهة نصو الفعل لابتغاء رضا الله ، وامتتال حكمه » (٣٠) .

ويفهم من ذلك أنه لا يكفى التلفظ باللسان دون عقد القلب ليكون الأمر منويا ، وانه لا يشترط مع نية القلب التلفظ باللسان .

ويذكر ابن رجب الحنبلي في كتابه « جامع العلوم والحكم » ان النية تقع في كلام العلماء بمعنيين :

احدهما: تمييز العبادات عن العادات كتمييز الغسل من الجنابة ، من غسل التبرد والتنظيف ونحو ذلك ، وتمييز العبادات بعضها عن بعض كتمييز صلاة الظهر من العصر ، وتمييز صيام رمضان من صيام غيره ، ثم قال : « وهذه هي النية التي توجد كثيرا في كلام الفقهاء في كتبهم » .

والمعنى الثانى: بمعنى تمييز المقصود بالعمل ، وهل هو لله رحده لا شريك له ام لله وغيره ؟ قال : « وهى التى توجد كثيرا فى كلام السلف المتقدمين » (٣١) .

وقد ورد هذا المعنى الأخير كثيرا في السنة وكلام السلف عندما يذكرون النية ومن هذا الاستعمال قول النبي \_ عليه \_ :

<sup>(</sup>٣٠) الأشياء والنظائر طبعة دار الفكر ص ٢٢٠

<sup>(</sup>٣١) ص ٨ ـ مكتبة الرسالة ـ عمان ٠

- ١ ... , بن غزا في سبيل الله ولم ينو الا عقالا فله ما نوى " (٣٢) .
  - ٢ وقوله : « ورب قتيل بين صفين الله اعلم بنيته » (٣٣) .
    - ٣ وقوله : « يحسر الفاس على نياتهم » (٣٤) .
- ٤ ـ وقوله: « من كانت همه الدنيا فرق الله شمله ، وجعل فقره بين عينيه ، ولم ياته من الدنيا إلا ما كتب له ، ومن كانت الآخرة نيته جمع الله له أمره ، وجعل غناه في قلبه ، واتته الدنيا وهي راغمة » (٣٥) .

(۳۲) أخرجه الإمام أحمد والنسائى من حديث عبادة بن الصامت ، وصححه السيوطى انظر الجامع الصغير مع شرحه فيض القدير جـ ١٨٤/٥ واخرجه الدارمي في كتاب الجهاد • باب من غزا ينوى شيئا فله ما نوى جـ ٢٠٨/٢ •

وذكره السيوطى فى الجامع الصغير ورمز له بالصحة ، انظر فيض القدير للمناوى ج ١٨٥/٥ ،

(٣٣) أخرجه الإمام أحمد من حديث ابن مسعود في المسند جد ٣٩٧/١٠

(٣٤) اخرجه ابن ماجة من حديث جابر · فى كتاب الزهد ، باب النية ج ١٤١٤/٢ وهو الحديث رقم ١٢٣٠ ولم يذكر عنه شهاب الدين : احمد بن أبى بكر البوصيرى شيئا فى كتابه مصباح الزجاجة فى زوائد ابن ماجة ج ٣٠٣/٣ طبعة دار الكتب الإسلامية ·

(۳۵) روی الإمام احمد فی مسند زید بن ثابت ج ۱۸۳/۵ .

ورواه ابن ماجة في كتاب الزهد باب الهم بالدنيا ج ١٣٧٥/٢ رقم ٤١٠٥ ٠

وقال البوصيرى فى الزوائد: اسناده صحيح ورجاله ثقات ثم قال: رواه أبو داود عن شعبة فذكره بنصوه ، ورواه الطبرانى بإسناد لا باس به ، رواه أبن حبان فى صحيحه بنحوه ، انظر مصباح الزجاجة ج ٢٧١/٣٠٠

ومن أقوال السلف يعجبنى قول زيد الشامى: « أنى لأحب أن تكون لى نية فى كل شيء حتى فى الطعام والشراب » (٣٦) وقال الفضيل الهن عياض: « إنما يريد الله منك نيتك وإرادتك » (٣٧) .

ومن مرادفات النية: الإرادة ، والابتغاء ، والمعزم ، والمهم وقد وردن استعمالاتها في النصوص الشرعية بنفس المعنى السابق في النية ، فالإرادة ورد استعمالها في هذا المعنى في القرآن الكريم في المعديد من الآيات ، والتي منها \_ قوله تعالى : « منكم من يريد الدنيا ومنكم من يريد الآخرة » (٣٨) .

وقوله تعالى : « تريدون عرض الدنيا والله يريد الآخرة » ( ٣٩ ) .

وقوله تعالى: « من كان يريد المحياة الدنيا وزينتها نوف اليهم اعمالهم فيها وهى فيها لا يبخسون ، أولئك الذين ليس لهم فى الآخرة الا النار وحبط ما صنعوا فيها وباطل ما كانوا يعملون »(٤٠) .

وقویله تعالى : « من كان يريد العاجلة عجلنا له فيها ما نشاء لمن يريد »(٤١) .

وقوله تعالى : « ولا تطرد الذبن يدعون ربهم بالغداة والعشى يريدون وجهه ولا تعد عيناك عنهم تريد زينة الحياة الدنيا »(٤٢) •

<sup>(</sup>٣٦) جامع العلوم والحكم لابن رجب ص ١٠٠

<sup>(</sup>۳۷) السابق ص ۱۰ ۰

<sup>(</sup>٣٨) آل عمران : ١٥٢ ٠

۲۷ : الأنفال : ۲۷ •

<sup>(</sup>٤٠) هود : ۱۵ ، ۲۱ ۰

<sup>(</sup>٤١) الاسراء: ١٨٠

<sup>(</sup>٤٢) الكهف : ٢٨ ٠

وقوله تعالى : « ذلك خير للذين يريدون وجه الله واولئك هم المفلحون »(٤٣) .

وقوله تعالى: « من كان يريد حرث الآخرة نزد له فى حرثه ، ومن كان يريد حرث الدنيا نؤته منها ، وماله فى الآخرة من نصبب » (٤٤) ٠

والها ورود هبذا المعنى المقصود بالنية ( وهو الإخلاص والتوجه الله عز وجل بالعمل ) بلفظ الابتغاء في القرآن الكريم فكئير ايضا ومنه قوله تعالى : « ومثل الذين ينفقون الموالهم ابتغاء مرضات الله وتثبيتا من انفسهم ٠٠ » (٤٥) .

وقوله تعالى : « وما تنفقون إلا ابنغاء وجمه الله »(٤٦) ٠

وقوله تعالى: « لا خير فى كثير من نجواهم إلا من أمر بصدقة او معروف أو إصلاح بين الناس ، ومن يفعل ذلك ابتغاء مرضات الله فسوف نؤتيه أجرا عظيما »(٤٧) .

وقوله تعالى : « وما لأحد عنده من نعمة تجزى إلا ابتغاء وجه ربه الأعلى ولسوف يرضى »(٤٨) .

ومن مرادفات النية كذلك ، العزم ومنه قوله تعالى : « فإذا عزمت فتوكل على الله ، إن الله يجب المتوكلين »(٤٩) ،

<sup>(</sup>٤٣) الروم: ٣٨٠

<sup>(</sup>٤٤) الشورى : ٢٠ ٠

<sup>(</sup> ٤٥ ) البقرة : ٢٦٥ ٠

<sup>(</sup>٤٦) البقرة : ٢٧٢ ٠

<sup>·</sup> ١١٤ : النساء : ١١٤ ·

<sup>(</sup>٤٨) الليسل : ١٩ ــ ٢١

<sup>(</sup>٤٩) آل عبران : ١٥٩٠

وقال تعالى فى كشف الاعيب المنافقين وما ننطوى عليه نفوسهم : « طاعة وقول معروف ، فإذا عزم الأمر فلو صدقوا الله لكان خيرا لهم » (٥٠) .

ومعنى هده الآية أنه عندما يعزم النبى - مَرَّالِلًا - الأمر هى المخروج لقبال العدو يتخلف هؤلاء المنافقون · قال الزمخشرى : ونسب العزم إلى الأمر والعزم لصاحب الأمر ومعناه : إذا عزم صاحب الأمر وقال الرازى : ويحتمل أن يكون مجازا كقولنا جاء الأمر وولى الأمر (٥١) .

ومن مرادفات النية الهم كقوله \_ تعالى \_ فى شان المنافقين اليضا: « وهموا بما لم ينالوا »(٥٢) قال الفخر الرازى: « المراد إطباقهم على الفتك بالرسول \_ عليه السلام \_ الفتك بالرسول \_ عليه السلام \_ بذلك حتى احترز منهم ولم يصلوا إلى مقصودهم »(٥٣) .

عن ابن عباس ـ رضى الله عنهما ـ عن النبى ـ مُرَّفِيًّ ـ فيما يرويه عن ربه ـ عز وجل ـ قال : قال ان الله كتب الحسنان والسيئات ، ثم بين ذلك فمن هم بحسنة علم يعملها كتبها الله له عنده حسنة كاملة ، فإن هو هم بها فعملها كتبها الله له عنده عشر حسنات إلى سبعمائة ضعف إلى أضعاف كثيرة ، ومن هم بسيئة فلم يعملها كتبها الله له عنده حسنة كاملة ، فإن هو هم بها فعملها كتبها الله له سيئة واحدة (٥٤) .

<sup>(</sup>٥٠) سحيد : ۲۱ ،

<sup>(</sup>٥١) التفسير الكبير ج ٦٣/٢٨ إحياء التراث .

<sup>(</sup>٥٢) التوية : ٧٤ -

<sup>(</sup>٥٣) التفسير الكبير جـ ١٦ ص ١٣٧٠

<sup>(</sup>٥٤) اخرجه الإمام احمد في المسند ٢٣٧/١ من حديث ابن عباس واخرجه البخاري وهدا لفظه في كتاب الرقاق: باب من هم بحسنة

والعزم هو فرة العصد بينما الهم ترجيح قصد الفعل بعد أن يكون خاطرا وحديثا للنفس(٥٥) ·

وهدذا يدل على سعة مفهوم العبادة فى الإسلام ، بحيث يمكن ان نفهم من خلال كل هدفه النصوص ان جميع انشطة المسلم ، وبنها بالطبع نشاطه الاقتصادى يندرج تحت مفهوم العبادة ، وهدفا يحتم على المسلم امرين : الأول ان يختار من هدفه الانشطة ما يحبه الله ، والثانى ان يبتغى وجه الله قبل كل شىء ، وهدفا ينعكس بدوره على هدفا النشاط الذى تحول إلى عبادة بحيث يصبح نشاطا نظيفا طاهرا ومتقنا ، ما يساعد على التنمية الشاملة التى تعيى المسلم على القيام بنبعاته والنهوض بمسئولياته ،

## رابعا - الأثر الإيجابي للإيمان في النشاط الاقتصادي :

فى الوقت الذى يرى فيه الشيوعيون الملحدون ان الدين افيون الشعوب ، ويرى فيه الراسماليون الماديون انه لا علاقة بين النشاط الاقتصادى والدين ، لأن وظيفة الدين عندهم إشباع الجانب الروحى فى الكنائس والأديرة ، وأن ما لقيصر لقيصر وما لله لله .

===

وقال العينى فى شرحه: الهم ترجيح قصد الفعل - تقول همت بكذا اى قصدته بهمتك ، وهو فوق مجرد خطور الشيء بالقلب .

انظر عمدة القارىء ج ٧٩/٢٣٠

وأخرجه مسلم في كتاب الإيمان ، باب إذا هم العبد بحسنة .

انظره في تحقيق وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي ج ١١٨/١٠

وأخرجه الترمذي في التفسير ، تفسير سورة الانعام وقال : حديث حسن صحيح ،

واخرجه الدارمي في ابواب الرقاق · باب من هم بحسنة ج ٣٢١/٢ · (٥٥) الأشباه والنظائر للسيوطي ص ٢٥ ·

فى هـذا الوقت نرى النشاط الاقتصادى فى الإسلام ينبع من الإيمان كطاقة محركة للمسلم إلى كل عمل صالح ، لأن الإسلام ينظر إلى الإنسان على انه كل متكامل لا يصح إنسباع جانب منه على حساب جانب آخر .

والإسلام يعتبر أن أسباب السعادة شيئان: الإيمان ، والعمل الصالح ، الإيمان باعتباره الساحث ، والعمل الصالح باعتباره لازما له (٥٦) ، وبالتالى فإن أسباب الشقاء ترجع إلى انحراف الإنسان عن منهج الله ، الذي حمله جميع المرسل هدية الله وهدايته إلى الإنسان ، وهو منهج الإيمان الذي سبق أن المحنا إلى قسماته العامة ، وسماته البارزة ،

وهذا الأثر الإيجابي للإيمان وهو السعادة اثر عام ، يشمل السعادة المسادية بتحقيق الوفرة والرفاه ، والسعادة الروحية بتحقيق الأمن والطمانينة ، وقد عبر القرآن الكريم عن المحالة المسادية «بالبركات » كما عبر عن المحالة الروحية «بالأمن »، وعبر عنهما معا بالحياة الطيبة ، بل إن هذه السعادة بسبب الإيمان تتسع لتشهل المحياة الآخرة كذلك(٥٧) . لسببين : الأول أن المسلم يرى الدنيا والآخرة على امتداد واحد لا تعارض ولا تناقض بينهما ، والعمل لإحداهما يقتضى العمل للأخرى ، والثانى : ان المجزاء في الآخرة من جنس الجزاء في الدنيا ، ويدل على ذلك نصوص التناليسة :

<sup>(</sup>٥٦) العمل الصالح هو جزء من الإيمان ، وملازم له وليس الإيمان شيئا ، والعمل الصالح شيئا آخر ، لأننا نعتقد أن الإيمان إقرار باللسان وتصديق بالقلب وعمل بالجوارح ، فالثلاثة معا هي الإيمان ، والعطف هنا من باب عطف المخاص على العام ،

<sup>(</sup>٥٧) من النصوص الدالة على اثر الإيمان ايجابا وسلبا قوله تعالى: « وضرب الله مثلا قرية كانت آمنة مطمئنة يأتيها رزقها رغدا من كل ،كان فكفرت بانعم الله فأذاقها الله لباس الجوع والخوف بما كانوا يصنعون \* • سورة النحل: آية رقم ١١٢ •

۱ - يقول الله - عز وجل - : « بن عبل صالحا بن ذكر او أنثى وهمو بؤمن فلنحيينه حياة طيبة ولنجزينهم أجرهم بأحسن ما كانوا يعبلون » (۵۸) •

۲ ـ وقال : « من اتبع هدای فلا يضل ولا يشقي »(٥٩) ·

٣ ـ وقال : « ولمو أن أهل القرى أمنى واتفوا لفتحنا عليهم بركان من السماء والأرض » (٦٠) .

قال الفخر الرازى: « بركات السسماء بالمطر ، وبركات الأرض بالنبات والثمار وكثرة المواشى والأنعام ، وحصول الأبن والسالمة ، وذلك لأن السماء تجرى مجرى الأب والأرض تجرى مجرى الأم ، ومنهما يحصل جميع المنافع والمخيرات بخلق الله ـ تعالى ـ وتدبيره »(٦١) .

٤ ـ وفي نفس هـذا المعنى قال : « ولو ان اهل الكتاب امنوا واتقوا لكفرنا عنهم سـيئاتهم ولأحظناهم جنات النعيم ، ولو انهم اقاموا التوراة والانجيل وما انزل اليهم من ربهم لأكلوا من فوقهم ومن تحت ارجلهم ، منهم امة مقتصدة وكثير منهم ساء ما يعملون »(٦٢) .

٥ ـ وقال: « فقلت استغفروا ربكم ، إنه كان غفارا ٠ يرسل السماء عليكم مدرارا ويمددكم بالوال وبنين ويجعل لكم جنات ويجعل لكم انهارا »(٦٣) ٠

<sup>(</sup>۵۸) النحل: ۹۷

<sup>(</sup>۵۹) طسه : ۱۲۳ ۰

۲۰) الأعراف : ۲۰ .

<sup>(</sup>٦١) التفسير الكبير ج ١٨٥/١٤ -

٠ ٦٢) المائدة : ٢٥ ، ٢٦ ٠

<sup>(</sup>٦٣) نوح : ١٠ -- ١٢ ٠

ومعنى هذا أن الله - تعالى - لما علم أن الخلق مجبولون على محبة الخيرات العاجلة أعلمهم ههنا أن اينانهم بالله يجمع لهم من الحظ الوافر في الآخرة أن مع الخصب والغنيمة في الدنيا والأمور التي وعدهم الله بها حمسة وهي : كثرة مياه الأمطار ، وكثرة الأموال مع كثرة الأولاد الذكور ، لأن هذا ما يميل إليه الطبع وتحتاجه الأمم في تشييد عزها ومجدها - ، وكثرة البساتين الخضراء ، والحدائق الغناء ، وكثرة الأنهار التي يفيض ماؤها ، وهذه كلها إشارات إلى وفرة الخضن ، وكثرة وكثرة الخير ، وانتشار الرفاهية ، وعموم التقدم والازدهار .

وفى السنة المطهرة تطالعنا كثير من النصوص النبوية التى تؤكد لنه ينتج عن الإيسان والعمل الصالح مد كلازمة له مد المبركة فى الرزق بما يحقق الرفاهية والوفرة فى الدنيا • وفى الآخرة بثواب الله ورضوانه • ومن تلك النصوص :

۱ \_ قول النبى \_ عَلَيْكُ \_ : « من سره ان يبسط له فى رزقه وينسأ له فى اثره فليصل رحمه »(٦٤) .

(٦٤) متفق عليه · رواه البخارى في كتاب البيوع ، باب من احب البسط في الرزق واللفظ له من حديث انس · انظره مع شرحه في عمدة القارىء جد ١٨٠/١١ ·

ورواه مسلم فى كتاب البر والصله ، باب صلة الرحم ، وتحريم قطيعتها من حديث انس ، انظر فى ج ١٩٨٢/٤ ترتيب محمد فؤاد عبد الباقى ،

ورواه ابو داود في كتاب الزكاة ، باب في صلة الأرحام ، انظره مع تعليق الخطابي عليه في مختصر السنن للمنذري ومعه معالم السنن للخطابي ، وتهذيب ابن القيم تحقيق الشيخين : أحمد شاكر ، وحامد الفقى ، مطبعة المسنة المحمدية جـ ٢٦١/٢ وهو الحديث رقم ١٦٢٣ .

قال ابن القيم ـ رحمه الله ـ : « وليست سعة الرزق والعمل بكثرته ولا طول العمر بكثرة الشهور والأعوام ، ولكن سعة الرزق والعمر بالبركة فيه » (٦٥) .

ويرى القرافى ـ رحمه الله ـ انها كثرة حقيقية فى الرزق وطول حقيقى فى العمر (٦٦) • وله فى ذلك فهم جيد لهذا الحديث ، ولكن الراجع الأول •

٢ - وقال - رسبول الله - تَوَلَّلُهُ: « ما من يوم يصبح العباد فيه الا ملكان ينزلان يقول احدهما: اللهم اعط منفقا خلفا ، ويقول الآخر: اللهم اعط مسكا تلفا »(٦٧) • والمراد المنفق في الخيرات بدافع الإيمان •

<sup>(</sup>٦٥) الداء والدواء طبعة المدنى ص ١٥٠

<sup>(</sup>٦٦) انظر البجزء الأول من الفروق ص ١٤٨ ، ١٤٨ .

<sup>(</sup>٦٧) ، تفق عليه · الخرجه الحمد في حديث طويل عن ابي المدرداء ، وفي نهايته هذا الحديث · انظر المسند ج ١٩٧/٥ .

ورواه البخارى في كتاب الزكاة ، باب اللهم اعط منفق مال خلفا ، عن أبي هريرة ،

وقال العينى : « التعبير بالعطية هنا من باب المشاكلة ، لأن التلف ليس عطية » انظر عمدة القارى ج ٣٠٧/٨ .

ورواه مسلم في كتباب الزكاة ، باب في المنفق والمسك عن ابي هريرة ، انظره في ترتيب وتحقيق عبد الباقي ج ١٠١/٨ وهبو الصديث رقم ١٠١٠ .

فلان للاسم الذى سمع فى المسحابة ، فقال له : يا عبد الله لم سالتنى عن اسمى ؟ قال : سمعت السحاب الذى هذا ماؤه يقول : اسق حديقة فلان لاسمك فما تصنع فيها ؟ قال : اما إذا قلت هذا فإنى أنظر إلى ما يخرج منها فاتصدق بثلثه ، وآكل انا وعيالى ثلثه ، وارد ثلثه »(٦٨) .

فهذا هو الأثر الإيجابى للإيمان الدافع إلى العمل الصالح • قد بلغ من رضا الله ـ عز وجل ـ على صاحبه أن سخر السحاب يحمل الماء إلى حديقته بالذات ليسقيها ، والإيمان فى هـذا الموقف هو الدافع لهذا الرجل المؤمن الصالح إلى أن يقسم نتاج ارضه اثلاثا فيتصدق بثلثه ، ويعيد ثلثه إلى الأرض ، ويطعم هو وعياله ثلثه • فكانه اعتبر الفقراء والمحتلجين شركاء له فى صافى دخله من الأرض ، فلم يبخل عليهم ، بل رأى من واجبه أن يشكر الله على نعمه شكرا يستوجب المزيد من فضله ، فشكره بهذه الطريقة العملية ، ثم انه استثمر ،ا تبقى لديه وهو الثلث فاعاده إلى الأرض ، وكانت النتيجة أن بارك الله له ، وسخر السماب ليسقى حديقته لتعود ننمو وتستثمر من جديد •

إن الإسلام لم يوجب علينا إخراج الثلث من غلة الأرض من نبات وشمار ، بل اوجب العشر او نصف العشر ، ولكن ما على المحسنين من سبيل .

<sup>(</sup>۱۸) رواه مسلم · والحرة بفتح الحاء ارض ذات حجارة سود كانها احرقت وجمعها حرار · انظر المعجم الوسيط ج ١٦٥/١ · والشراج جمع شرجة والشرج مسيل الماء من الهضاب ونحوها إلى السهل · ( السابق ص ٤٧٧ ) والمسحاة آلة تسوى بها الأرض · انظر القاموس مادة سحا ·

والحديث اخرجه مسلم فى كتاب الزهد والرقائق باب الصدقة فى المساكين وهو الحديث رقم ٢٩٨٤ من ترتيب محمد فؤاد عبد الباقى ج ٢٢٨٨/٤ من حديث ابى هريرة وانظر شرح النسووى له فى ١١٤/١٨ من حديث ابى مريرة وانظر شرح النسووى له فى

وهذا يذكرنا بوجوب إتقان العمل والاحسان فيه كوسيلة طبيعية وضرورية لتحقيق التنبية • فهذا الرجل يخرج بنفسه ويباشر العمل ، ويحول الماء إلى اماكن حاجته ، ويستعمل في ذلك من الآلات والضرورمات ما يسهل له ذلك(٦٩) .

## خامسا \_ الأثر السلبي لتخلف الإيمان في النشاط الاقتصادي :

عرفنا أن الأثر الإيجابي للإيمان هو البركة في الدنيا ، والثواب في الآخرة ، لكن عندما لا يوجد الإيمان ، فماذا نتوفع أن يحدت إلا الخراب والبدمار والضياع ، وهلاك الحرث والنسل ، وانتشار الفساد في البروالبحر والجو ؟ هذا في الدنيا وأما في الآخرة فالعذاب الشديد ،

ففى القرآن الكريم الكثير من الآيات التي تؤكد هذه الحقيقة ، والتي منها:

۱ - قوله تعالى: « ومن اعرض عن ذكرى ، فإن له معيشة ضنكا ، ونحشره يوم القيامة اعمى ، قال : رب لم حشرتنى اعمى وقد كنت بصيرا »(۷۰) .

والذكر في الآية الكريمة يقع على القرآن وعلى سائر كتب الله ، والضنك أصله الضيق والشدة ، وهذا الضيق المتوعد به يكون في الدنيا وفي القبر وفي الآخرة ، وقد روى ذلك عن على \_ رضى الله عنه \_ وقال : « عقوبة المعصية ثلاثة : ضيق المعيشة ، والعسر في الشدة ، والا يتوصل إلى قوته الا بمعصية الله » (٧١) .

<sup>(</sup>٦٩) النظر تفصيل ذلك في فصل العمل من كتابي « المال في المشريعة الإسلامية بين الكسب والإنفاق والتوريث صص ٥٤ ـ ١٠٣ » الطبعة الأولى ، دار الزهراء سنة ١٩٨٩ م ٠

<sup>(</sup>۷۰) سورة طسه : ۱۲۵ ، ۱۲۵ .

<sup>(</sup>٧١) تفسير الفخر الرازي جـ ٢٨ ص ١٣١ -

٢ - وقال : « ظهر الفساد في البر والبحر بها كسبت ايدى الناس. ليذيقهم بعض الذي عملوا لعلهم يرجعون »(٧٢) . فهذه الآية تدل على ان الفساد بكل الوانه وانواعه اقتصاديا أو غيره مرده البعد عن منهج الله والانغماس في المعاصى ، كما أن الآية تشير إلى رحمة الله بعباده برغم بعدهم عن منهجه - فلم يعاقبهم بكل ذنوبهم بل ببعضها ، فهاذا لو عاقبنا بكل ذنوبنا ؟ إنه لو فعل ذلك لما ترك على ظهر الأرض من دابة ، كما تشير الآية إلى أن الغرض مما ينزله بهم من عقوبات هو أن يفيقوا من غفوتهم ويفيئوا إليه مخبتين نادمين .

٣ - وقال: « فبظلم من الذين هادوا حرمنا عليهم طيبات احلت لهم ويصدهم عن سبيل الله كثيرا ، ولخذهم الربا وقد نهوا عنه ، واكلهم أموال الناس بالباطل ، واعتدنا للكافرين منهم عذابا اليها » (٧٣) .

وهذه الآية تذكرنا على سبيل التعليم واخذ العبرة مما حدث للأمم السابقة ، فاليهود لما انحرفوا عن منهج الله وهديه فارتكبوا عدة جرائم اخلاقية واقتصادية ، كالظلم والصد عن سبيل الله مما يؤكد بعدهم التام عن الإيمان ، بحيث لم يكتفوا بكفرهم بل منعوا غيرهم عن الأخذ بمنهج الله والاهتداء بهديه ، وإصرارهم على أكل الربا رغم نهى الله عنه لما فيه من تدمير اقتصاديات الأمم ، وأكل أموال الناس بالباطل ، وفي هذا الوصف الأخير إجمال لكل الوان النشاط الاقتصادي الفاسد كالسرقة والالمتكار ، والاستغلال ، والغش ، والتدليس إلى آخر ما يندرج تحت

<sup>(</sup>٧٢) الروم: ٤١ ، والظاهر ان الفساد المذكور في الآية عام يشمل كل ما يصح إطلاق اسم الفساد عليه ، سواء اكان راجعا إلى افعال بني آدم ومن معاصيهم واقترافهم السيئات وتعاظيهم وتظالمهم وتقاتلهم، ام راجعا إلى ما هو من جهة الله سبحانه بسبب ذنونهم كالقحط وكثرة المخوف والموتان ، انظر فتح القدير للشوكاني ج ٢٢٨/٤ .

<sup>(</sup>۷۳) النساء : ۱۹۰ ـ ۱۹۱ ، ،

وصف اكل اموال الناس بالباطل · وتذكر الآية ان الله عز وجل انزل بهم عقابه من جنس عملهم حيث حرم عليهم طيباب كانت في الأصل حلالا لهم مثل : كل ذي ظفر من الحيوان ، وشحوم البقر والغنم إلا ما كان على ظهورها أو حول أمعائها ، أو اختلط بالعظم إلى غير ذلك(٧٤) .

غ - ذكر القرآن الكريم قصة صاحب الجنتين ، فقال : « واضرب لهم مثلا رجلين جعلنا لاحدهما جنتين من اعناب ، وحففاهما بنخل ، وبجعلنا بينها زرعا ، كلتا الجنتين آتت اكلها ، ولم تظلم منه شيئا ، وفجرنا خلالهما نهرا ، وكان له ثمر فقال لصاحبه - وهو يحاوره : انا اكثر منك مالا واعز نفرا ، ودخل جنته - وهو ظالم لنفسه - قال : ما أنظن أن تبيد هذه ابدا ، وما اظن الساعة قائمه ، ولئن رددت إلى ربي لأجدن خيرا منها منقلبا ، قال له صاحبه وهو يحاوره : اكفرت بالذي خلقك من تراب ، ثم من نطفة ، ثم سواك رجلا ، لكنا هو الله ربي ، ولا اشرك بربي احدا ، ولولا إذ دخلت جنتك قلت : ما شاء الله ، ولا اشرك بربي احدا ، ولولا إذ دخلت جنتك قلت : ما شاء الله ، غيرا من جنتك ويرسل عليها حسبانا من السماء فتصبح صعبدا زلقا . خيرا من جنتك ويرسل عليها حسبانا من السماء فتصبح صعبدا زلقا . أو يصبح ماؤها غورا فلن تستطيع له طلبا ، والحيط بثمره فاصبح يقلب أو يصبح ماؤها غورا فلن تستطيع له طلبا ، والحيط بثمره فاصبح يقلب كفيه على ، النفق فيها - وهي خاوية على عروشها - ويقول : ياليتني لم اشرك بربي احدا ، ولم تكن له فشة ينصرونه من دون الله وما كان منتصرا » (٧٥) .

<sup>(</sup>٧٤) قال الله - تعالى - : « وعلى الذين هادوا حردما كل ذى ظفر ، ومن البقر والغنم حرمنا عليهم شجومه اللا ما حمات ظهورهما أو الحوايا أو ما اختلط بعظم ذلك جزيناهم ببغيهم وإنا لصادقون » ( الأنعام : آية ١٤٦ ) .

انظر في تفسيرها احكام القرآن لابن العربي ج ٧٦٩/٢٠

<sup>(</sup>٧٥) الكهف : ٣٢ ــ ٤٦ ،

فاحد هذين الرجلين كان غنيا وقد ذكرت الآيات كثيرا من مظاهر هـذا الثراء المـادى ، ومن خلال الحـوار بينه وبين صاحبه الفقير ، يتضح لنا انه إنسان مغرور راكن إلى الدنيا ، كافر بحق خالقه ، جاحد لنعبه ، يظن أن الله أعطاه هـذا الثراء لأنه بستحقه ، أما الآخر المؤرن فقد لفت نظره إلى وجوب الإيمان بالله وتوحيده ، ونسبة كل فضل إلى مشيئته ، وفي نهاية الموقف اسدل السـتار على هـذه الخاتبة المفجعة لهذا الإنسان الملحد ، حيث لحيط بثمره فاتلفته جائحة من السـماء ، فجعل يقلب كفيه ندما وحسرة ، ويتأسف لأنه اشرك بالله »(٧٦) ،

اين هذا من صاحب البستان الذي امر الله السحاب ان يسقى ارضه ؟ كلاهما مارس نشاطا اقتصاديا • ولكن احدهما كان نشاطه مبنيا على الإيمان فبارك الله له ، والآخر اشرك بالله واغتر بما في يده فكان عاقبسة امره خمرا •

٥ - وقد وضع الله - عز وجل - في كونه سننا يسير عليها لا تتبدل ولا تتحول - إلا إذا شاء - ومن هده السنن أنه يزيد النعم بالشكر ، ويزيلها بالكفر والمعاصى ، وإنه لا يبدل أتعمه على قوم طالما كانوا مستقيمين على هديه ممتثلين أوامره مجتنبين نواهيه ، عابدين له وحدم سواء أكانوا أفرادا ألم أمما وجماعات ،

<sup>(</sup>٧٦) ذكرت بعض كتب التفسير انهما كانا شريكين او كانا المفويين و كان الولهما مؤمنا والآخر كافرا و فاقتسما المسال و فتصرف المؤمن في ماله تصرفا حسنا و وتصرف الآخر بجشع وطمع وطمع و فكان من نتيجة ذلك ان زاد مال الكافر سريعا فغره ذلك وزاده كفرا وظل المؤمن معتدلا قانعا والآيات تبين نهاية الكافر وحسرته على ماله و

انظر مختصر تفسير ابن كثير ج ٤١٨/٢ هامش رقم ١ للصابوني عن السهيلي ٠

٦ - ومن هذه المواقف التي يبدو فيها بوضوح اثر الايمان سلبا وابجابا على النشاط الاقتصادي ، موقف سبا ، وكيف انهم عاشوا فترة رخاء وازدهار اقتصادي بدت مظاهره المادية في كثير من حياتهم وكان هذا نتيجة إيمانهم بربهم وشكرهم له ، فلما نحولوا عن طريق الايمان حول الله حالهم إلى فقر سُديد ، وشنات يضرب به المئل ، فيقال : « تفرقوا أيدى سببا » .

يقول الله ـ عز وجل ـ : « لقد كان لسبا في مسكنهم آية ، جنتان عن يمين وشمال ، كلوا من رزق ربكم واشكروا له ، بلدة طبية ورب غفور ، فاعرضو فارسلنا عليهم سيل العرم ، وبدلناهم بجنتيهم جنتين ذواتي اكل خمط واثل وشيء من سدر قليل ، ذلك جزيناهم بما كفروا ، وهل نجازي الا الكفور ؟ وجعلنا بينهم وبين القرى التي باركنا فيها قرى ظاهرة وقدرنا فيها السير ، سيروا فيها لبالي واياما امنين ، فقالوا : ربنا باعد بين اسفارنا ، وظلموا انفسهم فجعلناهم احادبث ومزقناهم كل ممزق ، إن في ذلك الآيات لكل صبار شكور »(٧٧) .

وتشسير الآيات إلى مظهر آخر هام جدا من مظاهر تقدمهم الاقتصادى في فترة إيمانهم وشكرهم وهو الأمن والاستقرار ، وفي ختام الآيات يقرر الله ـ عز وجل ـ آن هـذه سنته في خلقه لا ينزل عقابه إلا بمن يستحقه

<sup>(</sup>۷۷) سورة سبا: الآیات ۱۵ – ۱۹ ، کانت سبا لملوك البمن ، وکانوا في نعمة وغبطة في بلادهم وعیشتهم واتساع ارزاقهم ونهائهم ، وهمذا الرفاء الاقتصادی الذی کان یحیاه اهل سبا واضح من وصف القرآن الکریم لبلادهم بالجنتین ، وکان همذا نتیجة ایهانهم وشکرهم ، ولکنهم لما اعرضوا عن منهج الله وسننه في الکون وکفروا بانعمه ، سلبهم الله همذه النعم ، فارسل علیهم سیل العرم ، فقضي علی سمد مارب الذي کان سببا في رخائهم ، فتشتوا في کل مکان وتحولت بلادهم الي فقصر وضنك ،

٧ - واصحاب الجنة الذين قص الله علينا خبرهم حنى لا نصنع مثل صنيعهم ، قال الله - تعالى - فيهم : « إنا بلوناهم كما بلونا اصحاب البجنة إذ اقسموا ليصر منها مصبحين ، ولا يستثنون فطاف عليها طائف من ربك وهم نائمون ، فاصبحت كالصريم ، فتنادوا مصبحين ، أن أغدوا على حرثكم إن كننم صارهين ، فانطلقوا وهم يتخافتون ، الا يدحلنها اليوم عليكم مسكين ، وغدوا على حرد قادرين ، فلما راوها قالوا إنا لضالون ، بل نحن محرومون ، قال اوسطهم الم اقل لكم لولا تسبحون ، فالوا سبحان ربنا إنا كنا ظالمين ، فاقبل بعضهم على بعض يتلاومون ، قالوا يا ويلغا إنا كنا طاغين ، عسى ربنا ان يبدلنا خيرا منها إنا إلى ربنا ربنا ان يبدلنا خيرا منها إنا إلى ربنا راغبون ، كذلك العذاب ولعذاب الآخرة اكبر لو كانوا يعلمون » (٧٨) ،

والمعنى ان كل صاحب سال إنما هو مبتلى فيه كابتلاء اصحاب هدذه الجنة ، ليغظر الله ايشكر ام يكفر ، أى يظهر ذلك منه ليكون جزاء الله درسا وعبرة لأمثاله ، فيواظب الشاكر على شكره · ويقلع الجاحد عن جديده · « وروى ان واحدا من ثقيف كان له حديقة وكان مسلما ،

11.

من أهل الكفر والجمود · انظر مختصر تفسير أبن كثير جه ١٢٥ – ١٢٧ ومن المقيد أن نتذكر أن الشكر هو وضع النعمة في موضعها الصحيح، وأن الكفر هنو تبديد الموارد بإتلافها أو افسادها ، أو الإسراف في استعمالها ، أو سنوء استخدامها وهي أمور تؤدي كلها في النهاية إلى دمار هنده الموارد والحرمان منها ·

(۷۸) سورة القلم: الآیات من ۲۲ ـ ۳۳ وانظر فی تفسیرها التفسیر الکبیر للفخر الرازی ج۰۷/۳۰ ـ ۹۱ و و و معنی الحرد و القوة والشدة و وقال مجاهد: علی جد وقال عکره : علی غیظ و انظر مختصر تفسیر ابن کثیر ح۳۱/۳۳ و هناك اقوال اخری انظرها فی تفسیر القرطبی جد ۲۲۲/۱۸۰ ـ ۲۲۳

وكان يجعل من كل ما فيها عند المصاد نصيبا وافرا للفقراء ، فلما مات ورئها منه بنوه ، ثم قالوا : عيالنا كثير والمال قليل ، ولا يمكننا. ان نعطى المساكين مثل ما كان يفعل ابونا ، فاحرق الله جنتهم » ، ويفهم من هذه القصة المور اهمها :

الأول: أن المال نعمة عظيمة من الله م عز وجل مفعلى المؤمن ان يشكر الله عليها بوضعها في موضعها دون سرف أو ترف أو ظلم أو طغيمان ، وإلا فإنه إذا وضعها في معصية الله استحق أن يدمرها الله عليه .

الثانى: أن ما فى أيدينا من مال الأخرين حق فيه (٧٩) ، وبخاصة المفقسراء والمحتلجون ، فمن حرمهم حقهم وأمسكه دونهم بأنانية ، عاقبه الله ما عز وجل ما يزاول النعمة عنه ، وتحويلها إلى نقمة فى الدنيا وعذاب شديد فى الآخسرة .

المثالت: ان سبب ما نزل بهؤلاء يرجع إلى معصيتهم ، فالمعاصى فى المحقيقة هى سبب كل بلاء وهى الداء الخطير الذى ينتج عنه سلب النعم ولا شك أن سوء استخدام الموارد نوع من الدوب ، بل يحتمل أن يكون هو المقصود بمعنى الجحود والكفران فى قوله ـ تعالى ـ « أن الانسان لظلوم كفار »(٨٠) كما سبق فى الفصل الماضى .

۸ ـ ذكرنا آنها النصائح الدى وجهها العلماء لقارون ، ولكنه لم يستجب فماذا قال ٢ وما مصيره ٢ وكيف كان مصيره هذا اثرا سلببا للإيمان؟

<sup>(</sup>۷۹) إن الحق الذى منعه اهمل المجنة المساكين يحتمل انه كان واجبا عليهم ، ويحتمل أنه كان تطوعا ، والأول اظهر • النظر تفسير القرطبي جـ٢٤٦/١٨٩

<sup>(</sup>۸۰) انظر : اثر الدنب في سلب النعم تفسير القرطبي جدا/١٨)

قال الله ـ تعالى ـ : « قال إنما أوتيته على علم عندى ، أو لم يعلم أن الله قد أهلك من قبله من القرون من ها أشد منه قوة وأكثر جمعا ، ولا يسال عن ذنويهم المجرمون ، فخرج على قومه في زينته ، قال الذبن يريدون الحياة الدنيا ياليت لنا مثل ما أوتي قارون ، إنه لذو حظ عظيم ، وقال الذبن أوتوا العلم : ويلكم ثواب الله خير لمن آمن وعمل صالحا ، ولا يلقاها إلا الصابرون فخسفنا به وبداره الأرض ، فما كان له من فئة يتصرونه من دون الله ، وما كان من المنتصرين ، وأصبح الذبن تمنوا مكانه بالأمس يقولون : ويكان الله يبسط الرزق لمن يشاء من عباده ويقدر ، لولا أن من الله علينا لخسف بنا ويكانه لا يفلح الكافرون » (٨١) ،

بالتامل في هذا النص القرآني الكريم نجد ان قارون اجاب ناصحيه بانه اوتي هذا المال لعلمه بوجوه المكاسب والتجارب(٨٢) ( قوانين الاقتصاد ) مما يدل على ان العلم بهذه القوانين وتطبيقها قد يحقق الشراء الفاحش والغني الوافر ، ولكنه لا يكفي لخلق المؤمن الاقتصادي الصالح ، وان ما حصل الإنسان من مال قد يكون سببا في دماره وهلاكه ، ولذلك كان عليه ان يتعلم بجانب ما مهر فيسه من علم الكسب والتجارات ، العلم الذي ينير له طريق المحباة ، وهو علم الدين والأخلاق ، ليعرف من هو فلا يزل ولا يطغى ويصون به ماله ، بل ويزيد ثراء ماديا وغني روحيا وعاطفيا كذلك ، وعندما خرج الناس في زينته انقدوا فيه إلى قسمين : العامة والعلماء ، أما العامة فتمنوا مثل مكانته ، وامانته ، وامانته ،

<sup>(</sup>٨١) سورة القصص الآيات ٧٨ - ٨٢

<sup>(</sup>۸۲) ذكر المفسرون عدة معانى لهذا العلم ، منها هذا وهو ما اختاره ، ويحتمل أن يكون المعنى ما اختاره الزجاج من أن المراد أن الله حز وجل - أعطاه هذا المال لعلمه - سبحانه - باستحقاقه ذلك ، ولكنه بعيد وفيه تكلف .

انظر فتح القدير للشوكاني ج١٨٧/٤

للصالحات من بركات وطيبات خير من هذا الذى حصل علبه قارون' ، ولكن هذا يحتاج إلى تضحية وصبر ،

اما مصيره فإن الآيات تذكر أن الله ـ عز وجل ـ خسف به وبداره وبها كنوزه الأرض فأصبح أثرا بعد عين ، وكانت نهاية مفجعة أثارت إشفاق حاسديه الذبن أدركوا أن الله يوسع في الرزق على من يشاء ، ويضيق في الرزق على من يشاء ، لا ليحابي الأول ، ولا لأنه يكره الثاني ، ولكنه الابتلاء والاختبار ليزيد أو بمحو .

اما صلة هده القصة وهدا الموقف بالأثر السلبى للإيهان فواضح ، لأن قارون نسى الله تماما فى غى وضلال ، وركن إلى الدنيا ، ونسب كسب المال إلى مهارته وعلمه القاصر الذى لا خير هيه ، ورفض ان يعترف بان لله فيه حقا فكان مصيره الخسف(٨٢) ، وقد جاء على السنة العلماء لما راوا قارون فى زينته ما يفيد انهم كانوا على يقين من ان ما فيه نقمة عليه ، لأنه ينقصه الإيمان والعمل الصالح اللذان تدوم بهما النعم وتزيد ، وأن ما يحصل عليه المؤمن العامل للصالحات من ثواب الله ورضاه فى الدنيا والآخرة افضل بكثير مما حصل عليه قارون .

ومن السنة احاديث كثيرة تدلنا على نفس النتبجة الحتمية لسلب الإيمان وهي :

محق البركة ، والعذاب الشديد في الآخرة او في الدنيا والآخرة على السواء · ومن هذه الأحاديث :

روى أن رسول الله ما المن من عباده الكثر الله عبدين من عباده الكثر الهما المال والولد ، فقال المحدهما : اى فلان ، قال : البيك رب

<sup>(</sup>۸۳) خسف المكان بخسف خسوفا • ذهب فى الأرض وخسف به الأرض خسفا ، أى غاب به فيها • والمراد أن الله \_ عز وجل \_ غيبه وغيب داره فى الأرض •

وسعدیك • قال الم اکثر لك من المال والولد ؟ قال : بلی • ای رب قال : فكیف صنعت فیما آتیتك ؟ قال : تركته لولدی مخافة العیلة (۸٤) علیهم قال : اما إنك لو تعلم العلم لضحكت قلیلا • ولبكیت كثیرا • اما ان الذی تخوفت علیهم قد انزلته بهم •

ویقول الآخر: ای فلان بن فلان ، فیقول: لبیك ای رب وسعدیك ، قال: الم اكثر لك من المال والولد ؟ قال: بلی ای رب قال: فكیف صنعت فیما آتیتك ؟ قال: انفقته فی طاعتك ، ووثقت لولدی من بعدی بحسان عدلك ، قال: اما إنك لو تعلم العلم لضحكت كشیرا ولبكیت قلیلا ، اما إن الذی وثقت به انزلت بهم »(۸۵) ،

هذان الرجلان يمثلان كثيرا من الناس · فالأول ابتلاه الله بالمال والبنين فكان كل همه أن يحفظ المال ويثمره لأولاده مخافة الفقر والفاقة وترك العمل الصالح ، ولم يخرج زكاة ماله ، وبخل به عن الإنفاق في وجوهه

<sup>(</sup>٨٤) العيلة : الففسر ٠

<sup>(</sup>۸۵) رواه الطبرانى فى الصغير والأوسط ، وقد رواه فى الصغير عن شيخه عبد الله بن محمد بن مسلم الفريابى بسنده عن عبد الله ابن مسعود ـ رضى الله عنه ـ وقال : لم يروه عن الأعمش الا المفضل ، ولا عن المفضل إلا الأوزاعى ولا عنه إلا يوسف بن السفر ، وقال الهيثمى : رواه الطبرائى فى الصغير والأوسط وفيه يوسف بن السفر وهو ضعيف ، انظر الروض الدائى إلى المعجم الصغير للطبرائى : تحقيق محمد شكور محمود طبعة المكتب الإسلامى بيروت ، ودار عمار بعمان الطبعة الأولى محمود طبعة المكتب الإسلامى بيروت ، ودار عمار بعمان الطبعة الأولى

والنظر مجمع الزوائد ، ومنبع الفوائد للصافظ نور الدين على ابن ابى بكر الهيئمى المتوفى سنة (٨٠٧ه) ، تحرير الحافظين الجليلين المعراقى وابن حجر ، كتاب الزكاة ، باب فى الإنفاق ج١٢٣/٣ طبعة دار الكتاب ـ بيروت ، الطبعة الثانية ١٩٦٧م .

ولما ورثه عنه بنوه اسرفوا فى إنفاقه على ملذاتهم حتى فنى وافتقروا ، وذلك لأن والدهم ظن أن المال نافعهم ، ونسى الله \_ عرز وجل \_ ولم يتقه .

والما الآخر فإنه وثن في قدرة الله وغناه ، فاستثمر هذا المال الذي ابتلاه الله به في مرضاته ، فلم يبخل به ولم يشح عن وجسوه المخير ، فورث عنه اولاده مالا مباركا ، وكان الله لهم بتوافيقه وتاييده ،

ومما تحفظه ذاكرة التاريخ ان الخليفة الراشد عمر بن عبد العزيز نظر إلى اولاده ـ وهو في فراش الموت ـ فدمعت عينه وقال لهم: بابني النبي لم اترك لكم إلا بضعة دراهم ، وما كنت بالرجل الذي يغنيكم برمال المسلمين ، واكنني تركت لكم الله ، واستودعتكم عنده ، يقول المؤرخون انهم راوا الولاده بعد ذلك وهم يعدون العدد الوفير من الخيول المجاهدة عي سبيل الله من مالهم الخاص ، وراوا ابناء خلفاء اخرين ترك لهم آباؤهم المال يقفون امام مساجد المسلمين يتكففون الناس (٨٦) ،

وذكر الامام احمد فى كتاب الزهد ان الله ـ تعالى ـ قال : « النا الله إذا رضيت باركت وليست لبركتى منتهى ، وإذا غضبت لعنت ولعنتى تدرك السابع من الولد »(٨٧) ·

<sup>(</sup>٨٦) رسالة السياسة الشرعية ، لشيخ الإسلام ابن تيمية ، المطبوعة مع مجموع فتاوى ابن تيمية ج٢٤٩/٢٨ ــ ٢٥٠ الطبعة المصورة عن طبعمة الرياض ١٤٠٤ ه .

<sup>(</sup>۸۷) نقله عنه ابن القيم في كتابه : الداء والدواء ص ١١٥ طبعة دار المدنى .

وكيف ندرك لعنته سبحانه وتعالى ـ السابع ، ن الولد ولا ذنب له • ان هدا يتعارض مع صريح القرآن في اكثر من موضع ومنها قوله : « الا تزر وازرة وزر اخرى » ( النجم ٣٨ ) ويمكن ان يفهم ذلك ـ إن صح الحديث القدسي ـ على اساس التربية السيئة التي ينشيء عليها كل أب أبناءه فيتوارثون عنهم سوء المسلك • ولكن الملاحظ انه لم يصح من الأحاديث القدسية الا القليل ، وقد ذكرتاه للتنبيه عليه •

وهكذا ندرك أن النساط الاقتصادى في الإسلام ، مرنبط ارتباطا وثيقا بالعقيده التي أساسها ولبها توحيد الله بمعنى إفراده بالعبادة ، وبالعبادة التي تعنى الخضوع التام والتذلل الكامل مع الحب العظيم لله – عز وجل – ، وأن هذه العقيدة ذات ناثير إيجابي بتلخص في البركة لله وحده ، وإلى هذه العقيدة ذات تأتير إيجابي يتلخص في البركة المدائمة في الدائمة في الدائمة في الدائمة في الدائمة أ

سادسا \_ مفهوم الأخلاق الإسلامية واثرها في النشاط الاقتصادى:

الخلق في اللغة : السبجية والطبع ، وما يجرى عليه المرء من عادة لازمة (٨٨) .

وفي الاصطلاح: عرفه الغزالي ـ بانه: « عبارة عن هيئة في النفس راسحة تصدر عنها الافعال بسهولة ويسر بن غير حاجة الى ذكر وروية ، فإن كانت الهيئة بحيث يصدر عنها الافعال المحمودة عقلا وشرعا مهيت تلك الهيئة خلقا حسنا ، وإن كان الصادر عنها الافعال القبيصة سهيت تلك الهيئة التي هي المصدر خلقا سيئا (٨٩) ولكن يؤخذ على هذا التعريف الله جعل الخلق هو الهيئة النفسية الباعثة على السلوك بينها قدد يعتبر الخلق هو السلوك نفسه ، كما ان هذا التعريف جعل السلوك يصدر عفويا عن تلك الهيئة دون معاناة أو اختيار ، مع ان السلوك يصدر عفويا عن تلك الهيئة دون معاناة أو اختيار ، مع ان القيمة الأخلاقية المسلوك ترجع في الدرجة الأولى ـ إلى كون هذا السلوك مبنيا على الاختيار الإرادي المسئول (٠٩) ، ولمعل مما يعتذر السلوك مبنيا على الاختيار الإرادي المسئول (٠٩) ، ولمعل مما يعتذر به عن الامام الغزالي وامثاله ممن ارتضوا هذا التعريف انهم يقصدون طبح او سجية ،

<sup>(</sup>٨٨) معجم الفاظ القرآن الكريم ج١٨٧/ مجمع اللغة العربية ٠

<sup>(</sup> ۸۹ ) إحياء علوم الدين للامام أبى حامد الغزالي ( ت ٥٠٥ هـ ) ، ج٣/٣٥ طبعـة الحلبي ٠

<sup>(</sup>۹۰) الأخلاق بين العقل والنقل للدكتور أبو اليزيد العجمى ص ٢٢ طبعة دار الثقافة الطبعة الأولى ١٤٠٩ه / ١٩٨٨م ٠

ولعل أفرب التعريفات للصواب أن يقال إن الخلق « نوع من المران والممارسة لما يراه الشرع والعقل مصلحا لحال الإنسان ، ومحققا له السعادتين : سعادة التعايش في الحياة الدنيا ، وسعادة الثواب والتعيم في الآخرة »(٩١) وهو تعريف جيد مستخلص من تعريفات الفلاسفة والفقهاء وغيرهم ، وقد روعي فيه الغايات التي يستهدفها الإسلام من المخلق ، على أن يراعي أن هذا تعريف للخلق الإسلامي ، لأن المخلق في الإسلام لا يكون إلا حسنا ، لأن الإسلام مبنى على مكارم الخصلة .

وبكارم الأخلاق في الإسلام كثيرة ، وهي صفات ببنية على المعقيدة وتأتى في النظرية الشرعية في المرتبة التالية للعقيدة بباشرة (٩٢) وبالرغم من أن الأخلاق الإسلامية كثيرة لا يمكن حصرها ، فإنه يمكن تصنيفها إلى ثلاثة أنواع حسب الباعث عليها :

١ - بعض الأخلاق الإسلامية اساسها الاعتراف للغير بما له ،ن صفات
 كمال او بماله من حق ، ولو كان في ذلك الاعتراف مساس بما يشتهي
 الإنسان لنفسه ،ن كمال أو مجد .

۲ ــ اداء الحقوق التي على الإنسان كاملة إلى غيره ، والإنعام
 على غيره بعطاء من علمه أو من قدرته أو من جاهه ، أو من ماله .

٣ ـ النظر إلى ان كل المنح التي يختص الله بها عباده ، ويوزعها ،
 بينهم ، إنها هي مظاهر حكمة الله ـ تعالى ـ وعدله (٩٣) .

<sup>(</sup>٩١) السابق ص ٤٦

<sup>(</sup>٩٢) النظرية العامة للشريعة الإسلامية للدكتور جمال عطية ، الطبعة الأولى ص ٨٨

<sup>(</sup>۹۳) الثقافة الإسلامية جا/١٩٧ - ١٩٩ من بحث الشيخ عبد الرحمن حبنكة ، طبعة جامعة أم القرى - بمكة المكرمة بدون تاريخ -

وأهم خصائص الأخلاق الإسلامية يمكن اجمالها في ثلاثة أدور :

ا ـ قدسية الأوامر الأخلاقية ، لأن المسلم ينظر إليها على اساس انها احكام شرعية مطلوب العمل بها او بمقتضاها ، ولانها من جهة الخرى اوامر إلهية ـ فهى بلا شك تستحق التعظيم والتنفيذ ، والفرق بين الأخلاق الاسلامية وغيرها مما قد يتفق معها فى الشكل والصورة ، ان الباعث على الأخلاق عند المسلم امر اعتقادى ، بينما الباعث عند غيره تحقيق المنفعة أو المصلحة المادية البحتة ، فمثلا إذا راينا التاجر المسلم يصدق ، ولا يغش ، ولا يخدع ، ولا يطفف الكيل والميزان فلأن الشرع عمره بذلك ومن ثم فهو ملتزم بأحكام الشرع ، بينما إذا وجدنا غيره يتفق معه فى نفس تلك الأخلاق ، فإن الباعث عند غير المسلم ( الأوروبي مثلا ) مختلف ، فهذا الأخير ما دفعه إلى التظاهر بهذه الأخلاقيات إلا تجربته مختلف ، فهذا الأخير ما دفعه إلى التظاهر بهذه الأخلاقيات إلا تجربته التي ادت به إلى أن ههذا السلوك هو أعظم وسيلة للربح ،

7 - ثبات القواعد الأخلاقية في الإسلام ، وذلك لانها ببينة على قيم وأسس ثابتة ، فالحلال هو الحلال في كل زمان ومكان ، والحرام هو المرام كذلك ، وهذا فارق آخر يميز الأخلاق الإسلامية عن غيرها ، فالأخلاق عند غير المسلم كالمساء يتلون ويتشكل حسب الاناء الموجود فيه ، وهذا الاناء هو المصلحة النفعية ، بل لقد ذهب بعض فلاسفة الغرب إلى ان الإنسان هو صانع القيم ومن ثم فلا إلزام ولا التزام إلا بالغاية النفعية ، ولذلك لا نعجب إذا سمعنا أن بعض الدول الغنية تلقى بفائض إنتاجها من سلعة معينة في مياه المحيط حتى لا تكثر في الأسواق فينخفض ثمنها ، الأمر الذي قد يجعل قولنا قريبا إلى الصواب ، إذا قلنا أن الهدف الذي يتغياه الإسلام من وراء اخلاقياته هو تكوين المجتمع الفاصل ، بينما لا هم للأخلاق على الجانب الآخر إلا إثسباع السعار المادي .

٣ ــ السمة الثالثة : هي التسامي • وهــذا يعني أن المسلم لا يقف عند ظاهرة تلبية الطلب براثي به الناس ، بل يترقى بسلوكه الأخلاقي

إلى وثبة فوق الإسلام أو الاستسلام ، وفوق مرتبة الإيمان إلى مرتبة الإحسان ، التى تقنضى أن يراقب المسلم ربه كأنه يراه لأنه إذا لم يكن يراه فأن الله ـ سبحانه وتعالى ـ يراه ، ومن تم غإن المسلم متمسك بالأخلاق حتى وإن رأى فى التمسك بها انهلاك المحقق ، ويناى عن مخالفة هذه الأخلاق وإن كأن فى مخالفتها النجاة المحققة ، لأن الحياة المحقيقية لا تكون إلا بالتمسك بالشرع والانقياد له ، أما مخالفته فهى الهادك المؤكد (٩٤) ،

وما يلفت النظر أن النظام الإسلامي هو النظام الوحيد الذي ربط بصراحة ووضوح في نظريته الافتصادية بين الاقتصاد والأخلاق ، بل إن كبسرى النظريات الاقتصادية تتصرف في حماقة على عزل الجسوانب الاقتصادية عن القيم الأخلاقية (٩٥) بحجة أن الاقتصاد علم ، والقيم الأخلاقية صفات شخصية ، ومن أهم خصائص العلم الموضوعية التي تجعله بمناى عن الجوانب القيمية ، ومن أهم خصائص العلم الموضوعية التي تجعله من المروري أن يكون نابعا من ايديولوجية خاصة وإلا فما معنا أن يكون هناله اقتصاد رأسمالي ، واقتصاد اشتراكي ؟ أضف الى ذلك أن الاقتصاد يقوم على اساسين احدهما علمي تجريبي ، وهذا مجاله التجارب العامة ولا مجال فيه للقيم ، وجانب تضر هو المذهب وهذا تدخله القيم ويختلف به شكل الاقتصاد من نظام إلى نظام .

وبالنسبة للإسلام فإنه الولى دعامتى الاقتصاد - العمل والمال سعناية خاصة واسبغ عليهما اخلاقياته وقيمه ، ولذلك فالعمل فى الإسلام له فلسفته النابعة من تعاليم الإسلام التى بختلف فيها عن غيره من النظيم الاقتصادية الأخرى ، وكذلك المال ، وبالرغم من أننا قد تناولنا كلا من هاتين

<sup>(</sup>٩٤) الأخلاق بين العقل والنقل ص ٢٠٠ ـ ٢٠١

<sup>(</sup>٩٥) خصائص إسلامية في الاقتصاد ، للدكتور حسن العناني ص ١٠٦ طبعة الاتحاد الدولي للبنوك الإسلامية ،

الدعامتين حيث تناولنا موقعه من النظام الإسلامي في كان اخر (٩٦) ، فإن هذا لا يمنعنا من ان ننوه هنا بأن الإسلام عرف قيمه العمل الحقيفية وهي أنه عبادة الباعث عليها العقيدة ، وإن العمل المجافي لأخلاقيات الإسلام عمل محرم مرفوض مهما تحقق من ورائه من ربح فهو سحت ، وللمال وظائفه التي تخدم العمل وترتقى به ، وأن تنبينه واستثماره يلزم إن تكون في الإطار العام لأخلاقيات الإسلام (٩٧) .

ولقد صسور ابن خلدون - رحمه الله - حالة المجنم الاقتصادى عندما تهدق فيه بعض القيم مثل قيمة العدل ويقول وكانه يصور احوال بعض البائد الإسلامية الآن « اعلم أن العدوان على الناس في أموالهم في تحصيلها واكتسابها ، لما يرون حينئذ ون أن غابتها ومصيرها انتهابها من أيديهم ، وعلى قدر الاعتداء ونسبته يكون انقباض الرعية عن السعى في الاكتساب ، والعمران ووفوره ونفاق اسواقه إنها هو بالاعمال ، فإذا قعد الناس عن المعاش كسد العمران ، وانتقضت الأحوال ، وانذعر الناس في الآفاق في طلب الرزق ، فخف ساكن القطر، وخلت دياره ، وخربت امصاره واختل باختلاله حال الدولة (٩٨) ومن السد الظلمات واعظمها في إفساد العمران تكليف الأعمال وتسخير ومن الدعايا بغير حق ، وذلك أن الأعمال من قبيل التهويلات وعظم من ذلك في الظلم وإفساد العمران وفساد الدولة التسلط على أموال الناس بشراء ما بين أيديهم بابخس الأثمان ، ثم فرض البخسائع عليهم بارفع بشراء ما بين أيديهم بابخس والإكراه في الشراء والبيع »(٩٨) .

<sup>(</sup>٩٦) انظر كتابنا « المال في الشريعة الإسلامية بين الكسب والإيفاق والتوريث » الطبعة الأولى بدار الزهراء ، وقد خصص الفصل الأول من الباب الأول للمال ، والفصل الثاني منه للعمل ، الطبعة الأولى سنة ١٩٨٩م (٩٧) الإطار الأخلاقي لمالية المسلم : لقطب إبراهيم ص ١٩٥ – ٢٠٠ طبعة الهيئة المصرية العامة للكتاب سنة ١٩٨٣م .

<sup>(</sup>۹۸) مقدمة ابن خلدون ص ۲۵۵ - ۲۵۸ طبعـة الشعب ومعنى وانذعر المناس اى تفرقوا وفروا .

ولا عجب من أن افتقاد خلق وأحد من أخلاق الإسلام وهو العدل في هذا المثال يؤدي إلى كل هذا الاختلال في البناء الاقتصادي ، وإذا انعدم العدل ساد الظلم ، وقد ذكر أبن خلدون - كما رأينا - في هذا النص المرائع العديد من صور الظلم ، وجعل بعضها اسوا من بعض ، وجعل أسواها المتحكم في أسعار السلع والخدمات بغير حق ، والاستيلاء على مكاسب الناس وارزاقهم ، وتاميم متلكاتهم أو مصادرتها .

وبالرغم من أن الأخلاق الإسلامية كل لا يتجزأ ، فإن بعض هذه الأخلاق أقوى صلة من بعضها الآخر بمجال النشاط الاقتصادى • وذلك مثل الأخلاق التالية التي تعتبر أهم الفضائل وأمهاتها •

السدق ، هو الإخبار عن الشيء بما هو عليه ، بينها الكذب الإخبار عن الشيء على خلاف ما هو عليه ، وفي مجال التعامل يكون الصدق بالإخبار عن الأوصاف الواقعية الحقيقية لموضوع العقد ، وفي بعض العقود لله مثلا لله يكون الصدق في ثبن شراء المبيع ، وتكلفة نقله أو ما إلى ذلك مثل بيع المرابحة أو المحطيطة أو المواضعة ، أي حين بكون البيع بثمن الشراء مع ربح محدد ، أو بنفس ثمن الشراء أو بخسارة محددة ، بينما مخالفة ذلك كذب يعطى الطرف الآخر حق الفسخ ،

٢ ــ الأمانة: وهى خلق مرتبط بالصدق ، وإذا كانت الأمانة تعنى تحمل المسئولية والقيام بالتكاليف ، فإن ذلك يكسبها اهمية عامة فى مجال الأخلاق ، كما يكسبها اهمية خاصة فى مجال التعامل ، لأن المواجب ــ لكى تستقر المعاملات ــ ان تكون هناك ثقة متبادلة بين المنتج والمستهلك والتاجر ،

٣ ــ الوفاء والمراد به اداء الإنسان ما عليه من واجبات أو التزامان ،
 ولما كان التعامل بين الناس اساسه ذلك الالتزام بموجبات العقود ،

فإنه يجب - لاستقرار المعاللات ونموها واتساعها ، - ولامر الشرع بالوفاء بالعقود - (٩٩) قيام كل من طرفى العقد بالوفاء بالتزاماته تجاه الطرف الاكثر ، وبخاصة فى عقود المعاوضات والشركات والتوثبقات ، وقد ندب الشامح فى عقود الإرفاق مثل القرض ، حيث حض على إنظار المعسر ، أو التصدق عليه (١٠٠) ،

٤ ـ حسن المعاملة • والمراد بها السماحة في المعاملة ، بأن يكون المسلم سمحا إذا باع ، سمحا إذا اشترى ، سمحا إذا قضى ، سمحا إذا اقتضى ، وليس معنى السماحة التفريط في الحقوق بل المراد بها حسن الطلب والرفق واللين ، وقد حث الشارع على حسن (١٠١) القضاء ويدخل ضمن ذلك رد الأجود والأحسن ، لأن هسذا يدل على حسن الخلق النابع من العقبدة الصحيحة (١٠٢) .

وإذا كانت هذه الخلاقا فاضلة تعبر عن استقرار المعاولات وتطورها واتساعها بطريق الإيجاب ، فإن هناك محظورات حذر منها الشارع ، لأن من شانها تكدير هذه المعاملات بين المسلمين ، ومن هذه الأخلاق ،

١ سبخس الكيل والميزان • وهو المعروف شرعا بالتطفيف ، بمعنى
 انه إذا كان للشخص حق اخذه بزيادة في الكيل أو الموزن أو ما يلحق بهما ،

<sup>(</sup>٩٩) من ذلك قوله تعالى : « يايها الذين آماوا أوفوا بالعقود » صدر سورة المائدة ٠

<sup>(</sup>۱۰۰) قال الله ـ تعالى ـ : « وإن كان ذو عسرة فذظرة إلى ميسرة ، وان تصدقوا خير لكم إن كنتم تعلمون » سورة البقرة آية رقم ۲۸۰ ٠

<sup>(</sup>۱۰۱) من ذلك قوله \_ مَرْقَالُهُ \_ : « خياركم احاسنكم قضاء » رواه احمد والترمذي وصححه ·

<sup>(</sup>۱۰۲) انظر تفصيل ذلك في ( التعامل التجاري في ميزان الشريعة ) لأستاذنا الدكتور يوسف قاسم ص ۲۲ - ۳٤ ، الطبعة الأولى ( ١٤٠٠ هـ - ١٩٨٠ م ) دار النهضة العربية ٠

وإذا كان عليه كز فنقص ، وقد كان بعض اهل المدينة يفعلون ذلك عندما هاجر النبى مسلطة مفزل صدر سورة المطففين (١٠٣) ، وقد اعطى الشمارع ولى الأمر سلطة معاقبة امثال هؤلاء بعقوبات تعزيرية تجعلهم عبرة لأمثالهم (١٠٤) ،

٢ – النهى عن المنافسة غير المشروعة ، فقد نهى الشارع عن البيع على بيع الأخ ، كما نهى عن التناجش ، وهو ان يتظاهر برغبته فى البيع او الشراء لسلعة ليرفع من شمنها ، دون ان تكون له رغبة حقيقية فى ذلك ، ومن هذا الباب نهى الشارع عما من شانه ان يحدث اضطرابا فى الأسواق ، مثل تلقى الركبان ، وبيع الحاضر البادى ونحوهما من صور الكسب الحرام ، وللإمام تعزير من يفعل هذه المخالفات وإمثالها من كل ما من شانه إحداث الاضطراب فى اسواق السلع والعمل والمال والمال .

٣ ـ النهى عن الغش والخداع · وقد نفى الشارع الكريم ان يكون الغشاش مهن يستحقون وصف الانضمام إلى جماعة المسلمين · فقال ـ الغشاش من غشنا فليس منا »(١٠٦) اى ليس على هدينا · وهذا واضح

<sup>(</sup>۱۰۳) انظر اقوالا حيدة في هذا عن ابن عباس ، وعن السدى في أسباب النزول لجلال الدين السيوطي ص ٣٣٣ ـ ٣٣٤ طبعة عالم الكتب ـ بيروت ،

<sup>(</sup>۱۰٤) أنظر تبصرة الحكام لابن فرحون ج ٢ ص ٢٠٠ ـ ٢١٤ طبعة بيروت ٠

<sup>(</sup>١٠٥) السابق ص ١٤٣٠

<sup>(</sup>۱۰٦) رواه الترمذى • وهذا لفظه عن ابى هريرة \_ كتاب البيوع • باب ما جاء فى كراهية الغش فى البيوع : قال « وفى الباب عن ابن عمر ، وابى الحمراء وابن عباس ، وبريدة ، وابى بردة بن نيار وحذيفة بن اليمان • حديث ابى هريرة حديث حسن صحيح • والعمل على

فى الدلالة على التحريم · واما حكم العقد بعد ثبوت الغش والمحداع فيه ، فإن الظاهر فساده ، ولكن قد ورد فى الحاديث اخرى ما يفيد جوازُ العقد(١٠٧) لورود الفساد على أمر خارج عن اركان العقد الأساسية

223

هـذا عند أهل العلم ، كرهوا الغش وقالوا : الغش حرام • ج ٣٨٩/٢ طبعة دار الفكر •

ورواه ـ ابو داود في كتاب البيوع · باب في النهى عن الغش عن ابي هريرة ايضا ولفظه « ليس منا من غش » · ج ٢٧٢/٣ تحقيق الشيخ محيى الدين عبد الحبيد ·

ورواه ابن ملجه فى كتاب التجارب · باب : النهى عن الغش ـ من حديث ابى هريرة بلفظ : « ليس منا من غش » ورواه عن المحراء بلفظ : « من غشنا فليس منا » ولكن فى الزوائد أن فى إساده أبا داود نفيع بن الحارث وهو أحد الفقهاء المتروكين · انظر سنن ابن ماجة تحقيق محمد فؤاد عبد الباقى ج ٧٤٩/٢ ·

ومالك موافق للشافعى فى ذلك · انظر بداية المجتهد ج ١٧٥/٢ طبعة بيروت ١٤٠٥ ه / ١٩٨٥ م ونيل الأوطار للشوكانى ج ٢٤١/٥ طبعة الحلبى ·

( الايجاب والقبول ) ولكنه في نفس الوقت اعطى للمتضرر الخيار في درم هسفة الضرر بفسخ العقد او اخذ التعويض المناسب ، لأن رضاه مبنى على غير هده الصفة التي اكتشف انه خدع فيها (١٠٨) وللإمام تعزير الغاش بما يراه مناسبا (١٠٩) .

وهكذا ندرك ان النشاط الاقتصادى في الإسلام ، مرتبط ارتباطا وثيقا بالعقيدة ، التي اساسها ولبها توحيد الله ، بمعنى إفراده بالعبادة ، ومرتبط بالعبادة التي تعنى الخضوع والتذلل مع الحب لله عز وجل وان ذلك مرتبط بنية الإنسان التي تعنى إخلاصه العمل لله وحده ، وان هذه العقيدة ذات تأثير إيجابي يتلخص في البركة والنماء ، وانه عند فقدان هذه العقيدة يكون الأثر السلبي الذي يتلخص في محق البركة في الدنيا ، والعذاب الشديد في الآخرة ، ومرتبط كذلك بالأخلاق الإسلامية التي تعنى المران والمهارسة لما يراه الشرع والعقبل مصلحاً لحال الإنسان ومحققا له السعادتين : سعادة الدنيا وسعادة الآخرة ،

وواقع المسلمين اليوم خير شاهد ، فإنهم جربوا كل وسائل الإصلاح ، وبدا ذلك في محاولاتهم المتكررة لإصلاح المسار الاقتصادي لهم ، ولكنه على مدى قرن من الزمان ، لا تزداد هذه المشكلات إلا حدة وتدهورا ، وذلك لانهم لم يبداوا البداية الصحيحة ، وهي إصلاح عقيدتهم وتصفية إيمانهم من المغالطات الكثيرة التي شابته ، والتي من اهمها عزل العمل عن الإيمان ، وإفراغ العبادة من مضمونها ، وقصرها على الشعائر ، وتادية هذه الشعائر بلا مقتضياتها ، والفصل بين العقيدة والعبادة والأخلاق .

وإذا ارادت حكوماتنا مخلصة أن تحل هذه المعضلات الاقتصادية ، وإن تحقق الرخاء الاقتصادى لأمتنا الإسلامية ، فإن عليها أن تبحث عن

<sup>(</sup>۱۰۸) التعامل التجاري من ۳۷ ـ ۷۱ .

<sup>(</sup>١٠٩) تبصرة الحكام لابن فرحون ج ١٤٢٢

الباعث المقيقى لجماهير هذه الأمة إلى البعث والنهوض فى جميع جمالات الحياة ، ومنها المجال الاقتصادى ، إن لكل امة كما ان لكل فرد مفتاح شخصيته ، كما كان يقول دائما الأستاذ عباس العقاد ، ومفتاح شخصية الأمة الإسلامية ، هو الإسلام نفسه ، إن تلافيف عقلية هذه الأمة ، واعماق وجدانها ، واشواقها وعواطفها ، وطموحها هذه كلها لا يفتحها إلا مفتاح واحد ، إنه الإسلام عقيدة وشريعة ، ومهما استعملنا من مفاتيح اجنبية فسوف نظل عاجزين عن تحريك هذه الجماهير ، ودفعها إلى التنمية الشماملة وتعويض ما فاتهما من تقدم فى جميع مجالات الحياة ،

يقول الدكتور احمد النجار ـ وهو صاحب خبرة وتجربة رائدة فىهذا المجال الهام ـ : « إن الدول النامية فى حاجة إلى فلسفة للتنمية ، تتفهمها المجماهير ، وتتفاعل مع مبادئها وتوجيهاتها ،

فإذا الدركنا ان المسلمين في اية دولة إسلامية يختلفون إلى حد كبير عن غيرهم من المواطنين في كثير من الدول النامية ،، من حيث تميزهم بنفسية خاصة تجعل تطلعاتهم واشواقهم وعواطفهم وامزجتهم متشابهة إلى حسد كبير ، وإذا علمنا ان هذه النفسية تولدت عن الدين ، وان التركيب النفسي للمسلمين مشكل بعقل الرسالة المحمدية تشكيلا عميقا ، فإنه من العبث ان نلزم الشعوب الإسلامية بفلسفة تغاير تركيبهم الحضاري أو بمعنى آخر تخالف مفاهيم شريعتهم .

ولكن إذا اردنا أن نقدم لإنسان هذا العالم الإسلامي ما يثير حماسه وعواطفه والشواقه لنضمن مشاركته الإيجابية فلا بد أن يكون ذلك نابعا من تعاليم الدين ، ومستمدا من الشريعة الغراء(١١٠) .

<sup>(</sup>١١٠) بنوك فلا فوائد كاستراتيجية للتنمية الاقتصادية والاجتماعبة في الدول النامية ص ٢٥، ٢٦، مطبعة السعادة ـ القاهرة سنة ١٩٧٢ م ٠

# الفصل الشالث المتاب الشبهات خلال مزاولة النشاط الاقتصادى

## يشتمل هـذا المبحث على الأفكار التالية:

اولا: الحض على اكتساب الحلال واجتناب المسرام •

ثانيا: تعريف الشبهة لغة وشرعا •

ثالثا : بعض النصوص الدالة على اجتناب الشبهات وتحليلها •

رابعها: نماذج من الأنشطة الاقتصادية التي تواردت عليها الشبهات،

خامسا : انواع الشبهة واسبابها •

\* \* \*

### أولا: الحض على اكتساب الحلال واجتناب الحرأم:

امرنا الشرع الإسلامي بتحرى الحلال ، لأنه طيب ،ن جهة ، ولأن فيه المصلحة الحقيقية لنا من جهة أخرى ، سواء اكان ذلك في الماكل ام في المشرب ام في الملبس ، ام في المنكح ، أم في أي نشاط آخر من انشطتنا المختلفة ، وبخاصة نشاطنا الاقتصادي ( الكسب والإنفاق ) ، لأنه أصل المكاسب .

كما انه امرنا باجتناب المصرام ، لأنه خبيث وفيه المضرر المقيقى علينا في اى نشاط ايضا من أنشطتنا على اختلاف النواعها وتباين مقاصدها والمحلال ما الحله الشرع ، والمحرام ما حربه الشرع ، والما ما سكت عنه فيعود إلى البراءة الأصلية (١) ، لأن الله عز وجل مفرض فرائض ولمرنا بعدم تضييعها وحد حدودا ونهانا عن تعديلها ، وسكت عن اشياء رحمة بنا دون نسيان لها ، فبنبغى أن نعود بها إلى أصلها من البراءة دون تكلف السوال عنها .

ومن عظیم فضل الله علینا ورحمته بنا ، انه فصل لنا ما حرمه علینا وحدده تحدیدا واضحا ، إما فی کتابه الذی لا یاتیه الباطل من بین بدیه ولا من خلفه ، والذی قال فی شانه « ما فرطنا فی الکتاب من شیء »(۱) ، وإما علی لسان نبیه سرایی سانه :

<sup>(</sup>۱) النظر: المستصفى من علم الأصول للامام ابى حامد الغزالى جد/٢١٧ - ٢١٨ الطبعة الأولى - طبعة بولاق سنة ١٣٢٢ه .

<sup>(</sup>۲) الأنعام: ۳۸ والمراد بالكتاب القرآن ، لأن الألف واللام إذا دخلا على الاسم المفرد انصرف إلى المعهود السابق ، والمعهود السابق من الكتاب عند المسلمين هو القرآن ، أما كيفية احتواثه على اصول الدين فراجع في ذلك تفسير الفخر الرازى ٢١٥/١٢

\* واتزلنا اليك الذكر لتبين للناس ما نزل الميهم ولعلهم يتفكرون "(") فقال : « وقد فصل لكم ما حرم عليكم الا ما اضطررتم الميه "(٤) .

ومما يدل على اهمية اكتساب الطيبات أن الله أمر المسلمين والمؤمنين بأن يتحروها فقال ـ تعالى ـ : « يأيها الرسل كلوا من الطيبات ، واعملوا صالحا أنى بما تعملون عليم »(٥) وقال : « يأيها الذين آمنوا كلوا من طيبات ما رزقناكم ، واشكروا لله إن كتتم إياه تعبدون »(٦) ،

وقد امتن الله علينا بانه ارسل الينا سيدنا محمدا لبيحل لنا كل ما هو طبيب ، ويصع عن كواهلنا الآصار والأغلال التي كانت مفروضة على الأمم السابقة ، والتي منها تحريم الطبيات ، قال الله ـ تعالى ـ : « الذين يتبعون الرسول النبي الأمي الذي يجدونه مكتوبا عندهم في التوراة والإنجيل ، يامرهم بالمعروف وينهاهم عن المنكر ويحل لهم الطبيات ويحرم عليهم الخبائث ، ويضع عنهم إصرهم والأغلال التي كانت عليهم ، فالذين آمنوا به وعزروه ونصروه واتبعوا النور الذي انزل معه اولئك هم المقلمون »(٧) .

كما أن من عظيم فضل الله علينا أنه ما حرم علينا شيئا إلا والحل لنا بديلا منه يحقق غرضه ولكن يتسامى به ولما حرم علينا الزنا الحل

<sup>(</sup>٣) النصل : 12

<sup>(</sup>٤) الأنعام: ١١٩

<sup>(</sup>٥) المؤمنون: ٥١ ، الطيبات كل ما يستلذ وتشتهيه النفوس المعتدلة ، والذي يستطاب عند أهل المروءة حالال متى اقترن بشرطه كالذكاة ، وذكر أسم الله عند من يشترط التسمية .

انظر تفسير آيات الأحكام لأستاذنا المرحوم الشيخ محمد على السايس ج١٦٦/٢٩

<sup>(</sup>٦) البقسرة: ١٧٢

<sup>(</sup>٧) الأعسراف: ١٥٧

لنا الزواج بما طاب لنا من النساء مثنى وثلاث ورباع ، وغندما حرم غلينا السرقة اباح لنا الكسب ، وعندما حرم علينا الربا اباح لنا المشاركات المشروعة بكل الوانها من قراض ومزارعة ومساقاة وغيرها ، كما احل لنا البيع والإجارة والسلم ٠٠٠ الخ ،

وبلغ من تحدير النبى - عَلَيْكُ - من كسب الحرام - ان ذكر انه إذا تغدى به الإنسان ، وشربه ، ولبسه لا يقبل الله منه عمله ، حتى لو كان هدذا العمل من اشرف انواع العبادات واقدسها واكثرها مشقة كالجهاد في سبيل الله ، فقد ذكر النبي - عَلَيْكُ - الزجل يخرج للجهاد اشعث اغبر ، ويرفع يديه للسماء ويقول : يا رب ومطعمه حرام ، ومشربه حصرام ، وملبسه حرام ، فأنى يستجاب لذلك ؟(٨) .

فالمسلم إذن مطالب اثناء مزاولته انشطته المختلفة وبمخاصة النشباط الاقتصادى ( الكسب والإنفاق ) أن يتحرى الحلال ليكسب منه رزقه ، وينفق فيه فائض دخله استثمارا وبذلا ، كما أن عليه أن يتحرى الحرام ليبعد عنه ويفر منه ، طهرة لكسبه ونظافة لاستثماره وبذله .

(۸) رواه مسلم فی صحیحه ، وقد ورد ان النبی - مَالِهُ - قال لصاحبه سعد بن ابی وقاص : « یا سعد اطب مطعمك تكن مستجاب الدعوة » ، وانظر شرحه فی جاسع العلوم والحكم ص ۹۲

أخرجه أحمد في المسند ج١/٨٢٨

اخرجه مسلم في كتاب الزكاه · باب قبول الصدقة من الكسب الطيب صحيح مسلم ج٧٠٣/٢ ترتيب عبد الباقي ·

اخرجه الترمذى تفسير سورة البقرة وقال حديث حسن ٠

انظره مع شرحه في شرح الإمام أبي بكر بن العربي المالكي على صحيح الترمذي ج١١٠/١١ – ١١١ طبعة الصاوي قي (٣٥٣ه – ١٩٣٤م) والدارمي في كتاب الرقاق باب في أكل الطيب ج٣٠٠/٣

كما أن من فضل الله علينا أن الحلال بين ترتاح إليه النفس المفطورة على الخير ، وأن الحرام وأضح تنفر ,نه الطباع السليمة ، ولكن المشكلة حقا تكمن في أن ثمة منطقة بين الحلال والحرام ، يقف حيالها المسلم المتمسك بدينه في حيره وقلق ، ويود أن يتعرف على حكم الشرع فيها ، لأنه حكم خفى لا يعلمه كثير من الناس وأن كان يعرفه العلماء ، وهي تلك المنطقة التي بها شبه قوى بالحلال ، وشبه قوى بالحرام ، وذلك مثل بيع العينة ، والتورق ، والعربون ٠٠ الخ ، وسيرد تعريفنا لهذه العقود عند ذكرنا بعض النساذج التي وردت عليها الشبهات في الممارسات الاقتصادية الحديثة .

#### ثانيا: تعريف الشبهة:

#### الشيهة لغة :

ما كان فيمه تماثل بين شميئين ، ومنه قوله ما تعالى ما البقر البقرة المطلوبة للذبح تشابه علينا »(٩) أى اختلط علينا فلا نستطيع تمييز البقرة المطلوبة للذبح من غيرهما ، وقال : « وقال الذين لا يعلمون لولا يكلمنا الله أو تاتينا آية ، كذلك قال الذين من قبلهم مثل قولهم ، تشابهت قلوبهم ، قمد بينا الأيات لقوم يوقنون »(١٠) أى تماثلت واتفقت ، وقال : « هو الذى انزل عليك الكتاب منه آيات محكمات هن أم الكتاب وأخمر متشابهات ، فأما الذين في قلوبهم زيغ فيتبعون ما تشمابه منه ابتغاء الفتنة وابتغماء الذين في قلوبهم تاويله إلا الله ، والراسخون في العلم يقولون آمنا به كل من عند ربنا ، وما يذكر إلا أولو الألباب »(١١) .

<sup>(</sup>٩) البقرة: ٧٠

<sup>(</sup>١٠) البقرة: ١١٨

<sup>(</sup>١١) آل عبسران: ٧

#### الشبهة شرعها:

اختلف العلماء في تفسير الشبهة شرعا • فقال بعضهم هي \_ كما يقول ابن رجب المخبلي \_ « ما اشتبه علينا أمره بأن تعارض لنا فيه اعتقادان صدرا عن سببين مفتضيين للاعتقادين »(١٢) •

وقال الشوكاني : « منهم من قال : إنها ما تعارضت فيه الأدلة » (١٣) ·

ومن العلماء من قال : انها المباح ، وقبل المكروه(١٤) والأول هو

(١٢) جامع العلوم والمحكم ص ٥٨

(12) السابق ، وقال ابن دقيق العيد : « الشبهات هي كل ما تنازعته الأدلة من الكتاب والسنة ، وتتجاذبه المعانى ، فالإمساك عنه ورع ، « شرح الأربعين ،لنووية ص ٢٤ » وقال الدكتور يوسف القرضاوى: « هناك منطقة بين الحلال البين والحرام البين في ذهن المجتهد ، إما لاشتباه الأدلة عليه ، ولما للاشتباه في تطبيق النص على الواقعة أو على هذا الشيء بالذات وقد جعل الإسلام من الورع أن يتجنب المسلم هذه الشبهات حتى لا يجره الوقوع فيها إلى موافقة الحرام المعروف » ( انظر الحالال والحرام ص ٣٣) ،

وقال السيوطى فى شرحه على سنن النسائى عند روايته لهدذا الحديث « وقد اكثر العلماء من الكلام على تفسير المشتبهات ، ونمن نبينها على امثل طريقة ، فاعلم أن الاشتباه هو الالتباس ، وإنها يطلق مقتضى هدذه التسمية على امر اشبه اصلاما ، وهو مع هدذا يشبه اصلا آخر يناقض الأصل الأول فكانه أكثر اشتباها به فقيل اشتبه ، بمعنى اختلط حتى كانه شىء واحد من شيئين مختلفين ، إذا عرفت ذلك فقد يكون اصول الشرع المختلفة تتجاذب فرعا واحدا تجاذبا متساويا فى حق بعض العلماء ولا يمكنه تصوير ترجيح ، ورده لبعض الأصول يوجب تحريمه ، ورده

<sup>(</sup>١٣) نيل الأوطار ج٥/٨٠٠

اقرب هذه التعريفات الى الصواب ، لها القول بان الشبهة هى المباح فقد راعى انها ليست حراما وليست حلالا فماذا يكون ؟ أنها إذن مباح وبخاصة وأن الاسراف والتمادى فى بعض الأمور المباحة قد يوقع فى المرام كالماكل والمسارب والملابس ونحوها ، ومن عرفها بانها المكروه فقد راعى أن الشرع حذر من الشبهات \_ كما سياتى \_ ولكن لما لم يكن على الشبهة شبهة دليل فاطع يحرمها فماذا تكون إذن ؟ أنها لابد أن تكون مكروهة ، ولأن التمادى فيها يوقع فى الحرام نفسه ، أما التعريف الأول فهو تعريف لها فى ذاتها بصرف النظر عن الحكم المتعلق بها ، ولذلك فهو أفضلها .

## ثالثا: بعض النصوص الدالة على وجوب اجتناب الشبهات:

وقد وردت نصوص كثيرة تدل على اهمية اجتناب الشبهات ، وتحددر من الوقوع فيها ، لما في ذلك من اندفاع نحو الحرام ، ومن هدده النصوص :

١ ب حديث النعمان بن بشير \_ رضى الله عنهما \_ ٠

روى البخارى ومسلم فى صحيحيهما ، عن النعمان بن بشير برضى الله عنهما ـ قال : « سمعت رسول الله ـ أَمْرِكُمْ ـ يقول : « إن المحلال بين والمصرام بين وبينهما أمور متشابهات ، لا يعلمهن كثير من الناس ، فمن اتقى الشبهات فقد استبرأ لدينه وعرضه ، ومن وقع

لبعضها يوجب حله ، فلا شك أن الأحوط ههنا تجنب هددا ، ومن تجنبه وصف بالورع والتحفظ في الدين » · حاشية السيوطي على سنن النسائي ج٧٤٣/٧ - ٢٤٤

وقد فصل السيوطى مسائل الاشتباه والتعارض فى كتابه العيم: الأسياء والنظائر عند تناوله لتعارض الأصلين · انظر ص ٦٤ - ٧١ طبعة دار الكتب العلمية ـ لبنان الطبعة الأولى سنة (١٤٠٣ هـ - ١٩٨٣)

فى الشبهات وقع فى الحزام · كالراعى يرعى حول الحمى يوشك ان يرتع فيه · الا وإن لكل ملك حمى · الا وإن حمى الله محاربه ، الا وإن فى الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله ، وإذا فسدت فسد المجسد كله · الا وهى القلب » (١٥) ·

## ويقهم من هذا الحديث عبدة أمور:

( ا ) المحلال بين واضح ، والمحسرام المحض كذلك ، ولكن بين الأمرين أمورا تشتبه على كثير من الناس : هل هى من المحلال أم من المحرام وأما الراسخون في العلم فلا يشتبه عليهم ذلك ويعلمون من أى القسمين هيى .

(١٥) رواه الإمام الحمد في مسند النعمان بن بشدير ج١٩/٤٦ ، ٢٧٠ ، ٢٧١

● والبخارى في مواضع منها كتاب الإيمان · باب فضل من استبرا · لدينة · انظر شرحه في عمدة القارىء ج١/٢٩٥ – ٣٠٢

• ومسلم في كتباب المساقاة ، باب اخذ المحلال وترك الشبهات ، انظره مع شرح النووى ج١٨/١١٦

• وأبو داود في كتاب البيوع ، باب في اجتناب الشبهات ، انظره مع شرحه في عون المعبود جه/١٧٧ - ١٧٨ ، ضبط وتحقيق عبد الرحمن عثمان ، الطبعة الثانية ١٣٨٨ه بـ ١٩٦٩م ، المطبعة السلفية بالمدينة ،

● ورواه الترمذي في ابواب البيوع • باب في اجتناب الشبهات •
 انظره مع شرح ابن العربي (عارضة الأحوذي) ج١٩٨/٥ - ٢٠٦ -

وابن ماجة في كتاب الفتن ، باب الوقوف عند الشبهات,
 ج١٣١٨/٢ وهو الحديث رقم ٣٩٨٤

● واخرجه النسائى في كتاب البيوع · باب اجتناب الشبهات ج١١/٧٠ .

## ( ج ) يفيد الحديث أن الناس يقفون من الشبهات على ثلاثة اقسام :

- القسم الأول: من يتقى الشبهات لاشتباهها عليه ، فهذا قد استبرا لدينه وعرضه ، وبعنى استبرا : طلب البراءة لدينه وعرضه من النقص والشين ، والعرض : هو ،وضع المدح والذم من الإنسان ، فمن اتقى الشبهات واجتنبها فقد حمى عرضه من القدح والشين الداخل على من لا يجتنبها ،

القسم الثانى: من يقع فى الشبهات مع كونها ، شتبهة عليه فقد وقع فى الحرام ، اى انه سوف يقع فى الحرام بالتدريج ، وعبر بالماضى عن الستقبل للتاكد من وقوعه فكانه وقع بالفعل ، او انه لما شجراً على ما فيه شبهة عنده ، كالذى لا يدرى المحلال هو ام حرام ، فلا يامن ان يكون حراما فى نفس الأمر ، ومثل هذا كثيرا ما يقع فى الحرام وهو لا يدرى انه حرام ،

والقسم الثالث: من يجتهد ويعمل بمقتضى اجتهاده ما دام اهلا

للاجتهاد · وهذا يشبه الأول · بل لعله أفضل منه ، لأن لكل مجتهد نصيبا أصاب أم أخطأ (١٦) ·

د ) وفى الحديث صوره من بلاغة النبى - مَرُّ الله وكيفية تصويره للأمور المعنوية بالأمور المحسوسة المنتزعة اجزاؤها من بيئة المخاطبين . ويبدو هذا واضحا من غرضه - مَرَّ الله عنها المتحدير من الوقوع الندريجي

(١٦) ذكر الإمام النووى أن الأشياء ثلاثة أقسام: حلال بين واضح لا يخفى حله كالخبز والفواكه والمزيت والعسل والسمن ولبن ماكول اللحم، وبيضه وغير ذلك ، وكذلك الكلام والنظر والمشى وغير ذلك من التصرفان فيها حلال بين واضح لا شك فيه ، وأما الحرام البين فكالخمر والخنزير والميتة والبول والدم المسفوح وكذلك الزنا والكذب والغيبة والنميمة والنظر إلى الأجنبية وأشباه ذلك ،

والما المشتبهات فيعناها أنها ليست بواضحة الحل ولا الحرمة ، فلهذا لا يعرفها كثير من الناس ولا يعلمون حكمها ، والما العلماء فعرفون حكمها بنص أو قياس أو استصحاب أو غير ذلك ، فإذا تردد الشيء بين الحلل والحرمة ، ولم يكن فيه نص ولا إجماع اجتهد فيه المجتهد ، فالحقه بأحدهما بالدليل الشرعى فإذا الحقه به صار حلالا ، وقد يكون غير خال من الاحتمال البين فيكون الورع تركه ، ويكون داخلا في قوله على خال من الحقمال النبين فيكون الورع تركه ، ويكون داخلا في قوله من المناه المناه المناه وعرضه » .

وما لم يظهر للمجتهد فيه شىء وهو مشتبه فهل يؤخذ بحله أم بحرمته أم يتوقف ؟

فيه ثلاثة مذاهب حكاها القاضى عياض وغيره والظاهر انها مخرجة على الخلاف المذكور في الأشياء قبل ورود الشرع · وفيه اربعة مذاهب الأصح انه لا يحكم بحل ولا حرمة ، ولا إباحة ولا غيرها ، لان التكليف عند أهل الحق لا يثبت إلا بالشرع ، والثاني أن حكمها التحسريم ، والثالث الإباحة ، والرابع التوقف ،

انظر : شرح النووى لصحيح مسلم جـ ٢٧/١١ - ٢٨ ٠

فى الحرام إذا ما اسنمرا الإنسان ما فيه شبهة ، وأن عليه أن يبتعد عن كل ما فيه شبهة ليكون فى مامن من الوقوع فى الحرام ، فصور ذلك كله بالحمى الذى جرت عادة ملوك العرب فى الجاهلية أن يحموه من الأراضى المعشو شبة وتحريمهم على رعيتهم الرعى فيها ، فمن تجرأ ورعى قريبا منها فقد يزل ويخطىء ويرعى فى المحظور فيعرض نفسه لعقوية الملك ، ثم بين اجزاء الصورة فذكر أن الملك المحقيقى هو الله عز وجل وأن حماه هى محارمه ، فمن أراد ألا يقع تحت طائلة الوفوع فى الحرم فعليه أن يبتعد كل البعد عن محارم الله باتقاء كل ما يقرب إليه ولو كان فيه شبهة ، فلا بد من سباج حول الحرام وعلى المسلم أن يتجنب اجتياز هذا السباج ،

( ه ) ويستدل بهذا المحديث من يذهب إلى سد الذرائع - وهم كل الفقهاء وإن كان المسلكية اكثرهم تحكيما له فى الفروع - إلى المحرمات وتحريم الوسسائل إليها .

(و) كما يفيد الحديث ان صلاح حركات العبد بجوارحه واجتنابه للمحرمات واتقاء الشبهات بحسب صلاح حركة قلبه وليس المراد بالقلب العضو المعروف في الجسم إنها المراد به تلك اللطيفة الربانية الروحانية التي هي حقيقة الإنسان ، والتي إذا ما كانت سايمة مستقيمة استقامت جميع أعمال الإنسان ، قال ابن رجب الحنبلي : « ومعنى استقامة القلب أن يكون ممثلنا من محبة الله ومحبة طاعته وكراهة معصيته »(١٧) .

<sup>(</sup>۱۷) راجع فى هذا بالتفصيل: جامع العلوم والحكم ص ٦٤ ـ ٧١ والحديث الخرجه البخارى مقطوعا فى كتاب الإيمان عن ابن عمر ، انظره مع شرحه فى عمدة القارى ج ١١٦/١ .

واخرجه الترمذى فى ابواب صفة يوم القيامة بدون ترجمة وهو الباب رقم ١٩٠٠ انظره مع شرح ابن العربى له فى عارضة الأحوذى جـ ٢٧٧/٩ \_

٢ \_ اخرج الترمذى وابن ماجة عن عطية السعدى • قال : قال رسول الله \_ حتى يدع ما لا باس به حذرا مما به باس ١٨٥٠) •

سبق ان ذكرنا ان الغرض من العبادة يكه في ان يكون العبد خائفا راجيا لخالقه ومولاه والتقوى معناها مراقبةالله عزوجل في كل صغيرة وكبيرة اتقاء لغضبه وطلبا لرضاه وقد ذكر القرآن الكريم ثواب المتقين في كثير من آيات كتابه الكريم ، ليرغب عباده في ان بملكوا مسائكهم ومن هذه الآيات قواله \_ تعالى \_ : « إن المتقين في جغات ونهر ولي مقعد صدق عند مليك مقتدر »(١٩) .

وفى هـذا المحديث يوضح لنا النبى - مُوَلِّقُ - انه لن يبلغ العبد درجة المتقين ، حتى يكون ورعا وقافا عند حدود الله فلا يتعداها ، بل إنه ليترك جانبا مما لا باس به اى من المحلال المباح ، خشية أن يقع

٢٧٨ الطبعة الأولى مطبعة السعادة سنة ١٣٥٣ هـ ٠

وقال عنه الترمذى: هذا حديث حسن غريب لا نعرفه الا من هذا الوجه وهو الحديث رقم ٢٤٥١ ، من سنن الترمذى تحقيق الشيخ الحمد شاكر ج ٤ ٠

والمرجه ابن ماجة في كتاب الزهد · باب الورع والتقوى ج ١٤٠٩/٢ · (١٨) جامع العلوم والحكم ص ٦٤ ، ونيل الأوطار ج ٢٠٩/٥ · (١٨) القبر : ٥٤ ، ٥٥ وقد ذكر الله - عز وجل - صفات هؤلاء المتقين فقال :

« الذين يؤمنون بالعيب ويقيمون الصلاة ومما رزقناهم ينفقون • والذين يؤمنون بما انزل اليك وما انزل من قبلك وبالآخرة هم يوقنون • اولئك على هدى من ربهم وأولئك هم المفلحون » •

سورة البقرة : الآيات ٣ ، ٤ ، ٥ ٠

فيما به باس وحرمة • وليس معنى ذلك أن الورع فى ترك الحلال فإن هذا غير صحيح ، ولا هو مراد من الصديث ، فإن الورع هو ترك ما فيه شبهة المحرام والوقوف عند الحلال ، ولكن إذا بلغ الإنسان درجة المتقين فإنه يقف بعيدا عن حدود الله بمسافة كافية فيدع بعض ما أحله حتى تطمئن نفسه بانه بعيد كل البعد عن محارم الله •

وقال ابو الدرداء ـ وهو من الذين بلغوا درجة المتقين ـ : « ان من تمام التقوى ان يتقى العبد في مثقال ذرة حتى يترك بعض ،ا يرى انه حلال خشية ان يكون حراما ، حتى يكون حجابا بينه وبين النار »(٢٠) .

وكان أبو ذر الغفارى ـ رضى الله عنه ـ وهو أيضا ممن بلغوا هذه الدرجة ـ يقول : « تمام التقوى أن يتقى المعبد الله بترك بعض الملال مخافة أن يكون حراما حجابا بينه وبين المحرام »(٢١) .

ولا غرو فى هـذا فإن المؤمن يحافظ على عباداته الفعلية فيحيط الفرائض بسياج من النوافل ، وكذلك يحافظ على عبادته التركية بسياج من المباحات ، لأن من ترك النوافل يوسلك أن يترك الفرائض ، ومن انغمس فى المباح وبالغ فيه قد يصل إلى الحرام دون أن يدرى .

٣ - عن النواس بن سمعان - رضى الله عنه - عن النبى - عَلَيْهُ - قال : « البر حسن الخلق ، والإثم ما حاك فى نفسك ، وكرهت أن يطلع عليه الناس » رواه مسلم .

وعن وابصة بن معبد ـ رضى الله عنه ـ قال : « التيت رسول الله ـ

(۲۰) انظر حلية الأولياء للأصبهاني ج ٢٦٢/١ للحافظ ابن نعيم احمد بن عبد الله الأصبهاني ١ الأولى - الخانجي ( ١٣٥١ ه / ١٩٣٢ م ) ٠ ( ٢١) مذكرة فقه الكتاب والسنة للدكتور محمد الزيني غانم ص ٢٧ ومرجعه حلية الأولياء .

ويفهم من هذا الحديث في رواية النواس ووابصة عدة أمور منها:

(1) للبر معنيان: احدهما باعتبار معاملة الضلق وداك يكون بالإحسان إليهم وربما خص بذلك الوالدان فيقال: بر الوالدين، ويطلق كثيرا على الإحسان إلى الخلق وإن اقترن بالتقوى كما فى قوله تعالى: « وتعاونوا على البر والتقوى » (٢٣) فيكون معناه معاملة الخلق بالإحسان، ومعاملة الخالق بالطاعة بفعل الواجبات واجتناب الحرمات .

(۲۲) رواه الإمام احمد في المسند عن النواس بن سمعان جد ۱۸٤/٤ ٠

ورواه مسلم في كتاب البر والصلة · باب تفسير البر والإئم · صحيح مسلم بشرح النووى جـ ١١٠/١٦ - ١١١ ·

ورواه الترمذى فى ابواب الزهد · باب ما جاء فى البر والإثم وقال : حديث حسن صحيح · انظر شرح ابن العربى له ج ٢٣٤/٩ - ٢٣٥ · ورواه الدارمى فى كتاب الرقائق · باب البر والإنم ·

انظر سنن الدارمي ج ۳۲۲/۲ .

(٢٣) المائدة: آية رقم ٢٠

هـذا لا ينفى ان للبر معان اخرى لكن هذان المعنيان هما اعم والهم معانيه ، وإلا فقد ذكر النووى ـ رحمه الله ـ ان من معانى البر : الصلة ، واللطف ، والمبرة ، وحسن الصحبة والعشرة ، والطاعة ، قال النووى : « وهـذه الأمور هي مجامع الأخلاق » .

انظر شرح النووى لصحيح مسلم ج ١١١/١٦٠٠

والمعنى المثانى: أن يكون معناه فعل جميع الطاعات الظاهرة والباطئة كقوله ـ تعالى ـ : « ولكن البر من اتقى » (٢٤) .

(ب) يفيد الحديث ان الله عز وجل معطر عباده على معرفة المحق والسكون إليه وقبوله وركز في الطباع محبة ذلك والنفور عن ضده ، ولذلك سبى الله ما امر به معروفا وما نهى عنه منكرا .

(ج) يفهم من الحديث أيضا أن من علامة كون ذلك الشيء برا ، ان يطمئن إليه القلب ، وعلامة كونه إثما أن يتردد في الصدر ، وان يكره صاحبه اطلاع الناس عليه وهما علامتان جيدتان ، ولكن هذا ،قيد بان يكون ذلك القلب الذي تعرض عليه هذه الأمور من القلوب التي تتشرح بالإيمان ، وإن يكون الناس في بيئات إسلامية ، وإلا فإن قلب الفاجر لا يعرف معروفا ولا بنكر منكرا ، لأنه قلب منكوس ، وفي بعض البيئات الفاسدة يصير المعروف منكرا ، والمنكر معروفا بحكم العادة والمارسة والإلله الهرائد) .

(د) يفيد الحديث الن المفتى قد لا يعلم حقيقة الحكم فى الفتوى فيفتى بغير الحق وفى هذه الحالة على المؤمن ان يعاود ضميره الإيمائى فان رآه مستريحا فهو خير وإلا رده وهذا بالطبع فيما ليس فيه حكم شرعى ، لما ما كان فيه شرعى ، فإنه يجب التسليم به ، إون كرهته النفس ، كما أنه ينبغى الأخذ بقول المفتى وإن كان يحيك فى الصدر إذا كان معه دليل شرعى ، ولا يؤخذ بقوله إذا كان ممن يتبعون الهوى وليس معهم دليل حتى وأن استراح إليه القلب ، كالرخصة للمسافر بالفطر وقصر الصلاة ونحو ذلك ،

<sup>(</sup>٣٤) البقرة : آية رقم ١٨٩ ٠

<sup>(</sup> المجرى المنهوب المنهوب المنهوب المنهوب المراهض المنه المنه المنه المنهوب المنه المنهوب المنه المنه

٤ ـ عن ابى محمد الحسن بن على بن ابى طالب ـ رضى الله عنه ـ سبط رسول الله ـ آمالية ـ وريحانته قال : « حفظت من رسول الله ـ آمالية ـ : دع ما يريك إلى ما لا يريك » رواه النسائى والنرمذى • وقال : حسن صحيح (٢٥) •

وفى رواية عن ابى هريرة عن النبى سيطي الدخل اله قال لرجل : دع الما يريبك إلى ما لا يريك وقال : وكيف لى بالعلم بذلك ؟ قال : إذا أردت أمرا فضع يدك على صدرك ، فإن القلب بضطرب للحرام ويسكن للحلال ، وإن المسلم الورع يدع الصغيرة مخافة الكبيرة » وقد روى عن عطاء الخراساني مرسلا وفي رواية عند الطبراني : فمن الورع ؟ فال : الذي يقف عند الشبهات واتقائها والنهد الشبهات واتقائها والنهدل المحض لا يحصل المؤمن في قلبه منه ريب والريب بمعنى القلق والاضطراب الموجب للشك .

ومن المفيد أن ننبه إلى أن ترك ما فيه شبهة والورع عنه ، إنما يكون للمسلم المستقيم أما المنحرف في نشاطه ثم يتظاهر بتجنب الشبهات ، فهذا مما ينبغى إنكاره على مدعيه • كما قال أبن عمر لمن سأله عن دم

(۲۵) اخرجه الإمام احمد في مسند الحسن ج ۱۷۲٤/۳ تحقيق الشيخ احمد شاكر ، وهو الحديث رقم ۱۷۳۲ طبعة دار المعارف ۱۹٤۷ م و واخرجه البخاري في كتاب البيوع ، باب تفسير المشتبهات ، انظره مع شرحه عمدة القاري ج ۱۹۲/۱۱ .

والخرجه الترمذى فى أبواب صفة يوم القيامة ، باب ما جاء فى التوكل على الله ، انظره مع شرح ابن العربى جه ٣٢١/٩ وقال عنه الترمذى حديث حسن صحيح ،

واخرجه المدارس في كتاب البيوع ، باب دع ما يريبك إلى ما لا يريبك ج ٢٤٥/٢ ٠

البعوض من اهل العراق : يسالوننى عن دم البعوض وقد قتارا المسان ؟ (٢٦) ٠

وكان الإسام أحمد ورعا شديد الورع ولكنه كان ينكر على من يحاول أن يتظاهر بذلك في دقائق الشبهة ·

والحديث يفيد أن على المسلم أن يتجنب ما يشك في حرمته ويعمد إلى ما لا شك فيه ، ما لم تكن فيه رخصة من الشرع .

٥ ـ عن أبنى هريرة ـ رضى الله عنه ـ قال: قال رسول الله ـ نَالِيَكُم - « إذا دخل أحدكم على أخيه المسلم فأطعمه طعاما ، فليأكل من طعامه ولا يسأله عنه ، وإن سقاه شرابا من شرابه فليشرب من شرابه ، ولا يسأل عنه » روام أحمد (٢٧) .

وعن انس بن مالك قال : « إذا دخلت على مسلم لا يتهم فكل من طعامه واشرب من شرابه » • رواه البخارى •

يفيد حديث أبى هريرة وأنس عدة أمور منها:

( 1 ) إذا كان الورع مطلوبا ، والاحتياط واجبا عند تيقن الاشتباه بين المحلال والمحرام أو الظن الغالب ، كما لو كان في مجتمع غير إسلامي ، أو بين جماعة من الفساق ، أو كان المشخص المعين ممن لا يتحرى الحلال ، فإن هـذا التدقيق والبحث والاستقصاء للاشتباه فيمن لا يتهم من مستورى المحال من المسلمين يصبح وسوسة تؤذى المسلم وتجرح مشاعره .

<sup>(</sup>٢٦) انظر المثلة من ذلك في جامع العلوم والحكم ص ١٠٤٠

<sup>(</sup>۲۲) نيل الأوطار حد ۲۱۰/۵ والصدبث في مسند احمد عن أبي هريرة ، ج ۳۹۹/۲ وبهامشه كنز المال .

(ب) علق النبى من المنظم من مواز الأكل والشرب من طعام الأخ المسلم على صفتين هما: الإسلام ، وكونه غير متهم ، وهذا يفيد أن المتهم ينبغى الورع عن أكل طعام ما علم منه أنه فيه شبهة ، أما ما كايت فيه علمة على الحرمة فحرام ،

(ج) ما كان مجهسول الحال ، وكان يتأذى بسواله عن طريق كسبه للمال قبل الأكل أو الشرب منه يحرم سؤاله ، لأن أذى المؤمن حرام .

يفول النووى ـ رحمه الله ـ « إذا دخلت قرية فرايت رجلا لا تعرف من حاله نسيئا ، ولا عليه علامة فساد فى ماله او شبهة كهيئة الأجناد ، ولا علامة طيب كهيئة المتعبدين فهو مجهول ولا يقال متكوك فيه ، لأن الشك عبارة عن اعتقادين متقابلين لهما سببان مختلفان ، قال : واكثر الفقهاء لا يدركون الفرق بين ما لا يدرى ، وبين ما يشك فيه ، فالورع ترك ما لا يدرى ويجوز الشراء من هذا المجهول وقبول هديته وضيافته ، ولا يجب السؤال والحالة هذه ، لانه ايذاء لصاحب الطعام ، وسوء ظن بهذا المسلم بعينه ، وإن بعض الظن اثم ، وان لم ير عليه شيئا بعينه ، فإن اراد الورع فليتركه ، وإن كان ولابد من اكله فلياكل ولا يسال ، فإن ترك السؤال اهون من كسر قلب مسلم وإيذائه » (٢٨) ،

ومن المفيد قبل الانتهاء من هده الفكرة ان نوضح معنى الورع ، وكيف يكون الورع ؟ وعن أى شىء يكون أ وهل الورع درجة واحدة ، أم درجات ؟

وفى كلام النووى ، يشير إلى أن الجنود فى ذلك الوقت كانوا لا يتورعون عن الحرمات ، لأنه جعل مجرد رؤيته إياه فى هيئة الأجناد كافيا لاتهامه وعدم الأكل من طعامه أو الشرب من شرابه .

۱۲۹۱ القيم الالسلامية )

<sup>(</sup>۲۸) المجموع ج ۲۳۳۸ ٠

لقد عرف المحاسبى الورع بانه « مجانبة كل ما كره الله - عز وجل - من قول الو فعل بقلب او جارحة ، والمجانبة لتضييع ما فرض الله - عز وجل - فى قلب او جارحة » ·

وذكر أن ذلك بنال بالنثبت فى جميع الأحوال قبل الفعل والترك من العقد بالضمير ، أو فعل جارحة حتى يتبين ما يترك وما يفعل ، فإذا تبين له ما كره الله جانبه بضميره وقلبه ، وكف جوارحه عنه ، أو منع نفسه من ترك الفرض وسارع إلى أدائه .

ثم ذكر أن الذي يترك ويجانب اربعة أشياء:

١ - ترك ما نهى الله - عز وجل - عنه بقلبه من الضلال والبدع ،
 والمغلو على الله بغير الحق ،

٢ - ترك الحرام بالقلب والجوارح ،

٣ - ترك الشبهات خوف مواقعة المحرام ٠

٤ - ترك بعض المحلال الذي يخشى ان يكون ذريعة إلى المحرام .

فالأول والثانى واجب تركهما ، والثالث تركه استبراء للدين ، والرابع يكون تركه احتياطا وتحرزا (٢٩) .

اما الغزالي - رحمه الله - فذكر أن الورع اربعة النواع:

١ - ورع العدول وهو ترك ما يجب الفسق باقتحامه ، وتسقط بفعله
 العدالة وهو الورع عن كل ما تحرمه فتاوى الفقهاء .

<sup>(</sup>٢٩) المكاسب للمحاسبي ص ٧١ مـ ٧٤ بتصرف ٠

٢ ـ وورع الصالحين وهو البعد عن كل ما يتطرق إليه احتصال التحريم ، ولكن قد يرخص فيه المفتى والنهى عنه نهى تنزيه .

٣ ـ وورع المتقين وهو ترك ما لا شبهة فيه خشيه أن يؤدى إلى ما فيه شبهة ٠

- ٤ ـ ورع الصديقين وهو ترك ما ليس على ععله بينة انه لله (٣٠) ٠
- الما لما عدا هذه الأنواع الأربعة فيسميها الغزالي ورع الموسوسين .

رابعا .. نماذج من النشاط الاقتصادى ، الذى تواردت عليه الشبه :

ا ـ التأمين التجارى ، حيث ذهب جمهور الفقهاء المحدثين إلى تحريمه ، لما يشتمل عليه ولا ينفك عنه من مخالفات شرعية عديدة منها : الغرر ، والربا بنوعيه الفضل والنسيئة ، واكل أموال الناس بالباطل ، وبيع الدين بالدين ، وبالرغم من ذلك فلا يزال بعضهم يرى حله شرعا ويدافع عنه (٣١) .

٢ ـ وشهادات الاستثمار ذات الرمز (ج) ، وهي شهادات

(٣٠) إحياء علوم الدين جـ ٨٩/٢ ـ ٩٣ وفقه الكتاب والسنة للدكتور محمد الزينى غانم ص ٢٨ ٠

(٣١) انظر قرارات مجلس المجمع الفقهى الإسلامى لرابطة العالم الإسلامى فى الفترة من ١٠ شعبان ( ١٣٩٨ هـ ١ ١٣٩٨ هـ) القرار المخامس عن التامين بشتى صوره واشكاله • وكان من المخالفين الدكتور مصطفى الزرقا ص ٤٣ ـ ٥٢ •

عقود التامين من وجهة الفقه الإسلامي لأستاذنا الدكتور سحمد بلتاجي دراسة قيمة في هذا المجال ، الطبعة الأولى دار العروبة ، والفصصي سنة ١٤٠٢ هـ - ١٩٨٢ م .

لا تحمل اكثر من قيمتها ولا تدر فوائد بسيطة ولا مركبة ، ولكن يجرى السحب عليها مرة كل فترة محددة على ارقام هذه الشهادات ، ومن يخرج رقم شهاداته يربح مبلغا كبيرا من المسال محددا مسبقا يسمى ( جائزة ) . فاعتبر بعض الفقهاء هـذا المبلغ مكافأة على الادخار ، واعتبره بعضهم ربا لشبه عرضت للفريقين (٣٢) .

٣ ـ بيع المعقود في البورصة قبل القبض وقبل الاستلام وعلى المكشوف ، أي دون أن يدفع المشترى الثمن ، أو يكون لدى البائع السلعة ، ثم يتحول البائع إلى مشتر ، والمشترى إلى بائع وهكذا إلى أن تصل إلى مشتر حقيقي وبائع حقيقي ، وبينهما العديد من الباعة والمشترين غير الحقيقيين يخرج كل منهم قبل التصفية مكتفيا بفارق السعر اخذا أو دفعا ، وقد ذهب إلى جواز ههذا اللون من النشاط الاقتصادى بيعا

(٣٢) انظر الموسوعة العلمية والعملية للبنوك الإسلامية ، الجزء المخامس الشرعى ، بحث الزميل الدكتور عبد العزيز عامر الاستاذ المساعد بكلية الحقوق جامعة الزقازيق ، وهدو من المؤيدين لاعتبارهما حلالا ، وانظر المعاملات المسالية المعاصرة في ميزان الفقه الإسلامي للدكتور على لحمد السالوس ص ٧٢ - ٧٦ وهو يرى انها اسوا من اختيها (١، ب) لاشتمالها على الربا والقمار ،

وهو ما ارجمه انا كذلك واميل إليه وانظر المرجع السابق في طبعتة الإعتصام بالقاهرة والفلاح بالكويت وقد افتى الدكتور سيد طنطاوى بحلها وقد رد عليه اهل الفكر ويلاحظ ان جميع من له دراية بالفقه الإسلامي تخصصا ودراية وخبرة نادى بتحريها مثل استاذنا الدكتور مصطفى شلبى والشيخ جاد الحق شيخ الأزهر ونعد لها بحثا استقلا إن شاء الله و

وشراء بعض الفقهاء المعاصرين · وذهب بعضهم إلى تحريمه لما فيه من المغرر والمخالفة الصريحة لبعض نصوص الشرع (٣٣) ·

2 - الفوائد التى ياخذها المودع منحة لإيداعه فائض دخله فى صندوق التوفير الحكومى ، حيث ذهب بعض الفقهاء المعاصرين إلى حل ذلك ، على اساس أن الربا يكون بين الفرد والفرد ، أما ما بين الحكومة والافراد فلا يتأتى الربا وهى شبهة عرضت لهم ، والصحيح ، اذهب إليه جمهور الفقهاء المعاصرين من حرمة ذلك ، وعدم التفرقة فى الربا بين الشخاص المتعاملين به ، فإن مناط الحكم هر الزيادة المشروطة التى لا يقابلها عوض (٣٤) فى معاوضة مالية ،

٥ ... كما ذهب بعض الفقهاء المعاصرين إلى جواز الفذ الفوائد الربوية من المصارف الأجنبية دون المصارف الإسلامية ، على اساس ما ذهب اليه بعض الفقهاء القدامى من جواز معاملة الكافر فى دار الحرب بالربا ، إنما المحرم هو التعامل بالربا فى ديار الإسلام ، ولكن الجمهور ذهبوا إلى أن الربا وهو محرم بصرف النظر عن كون محل العقد دار الحرب

(٣٣) لى بحث مستقل فى الموسوعة السابقة ـ نفس الجزء عن مسائل البورصة ، وراى التشريع الإسلامى ، وانظر ايضا قرارات مجلس المجمع الفقهى لرابطة العالم الإسلامى ص ١٢٠ وما بعدها ، القرار الأول من الدورة السابعة ، وهو يوافق ما سبق أن انتهيت إليه من نحو أربع سنوات فى البحث المشار إليه بحمد الله ـ تعالى ـ ومنه ،

(٣٤) انظر تحليه تفصيليا لذلك في كتاب ( تطوير الأعمال المصرفية ، بما يتفق والشريعة الإسهامية ) للدكتور سامي حسن محمود ، الطبعة الثانية ( ١٤٠٢ هـ - ١٩٨٢ م ) ، مطبعة الشرق ، الصفحات ٢٢٦ ـ ٢٣٤ ، والمؤلف ممن يؤيدون اخذ هذه الفائدة ونرى أن من الواجب تحريمها ،

او دار الإسسلام ، وسواء اكان المنعاقدان مسلمين ام مسلم وكافر ولو حربيا • فالربا هو الربا(٣٥) •

٣ - وبهن الفقهاء من اجاز (ضع وتعجل) ، بمعنى الله إذا كان لك على شخص مبلغ من المال ( ١٠٠٠ جنيه مثلا) إلى اجل محدد ، فيمكن ان تخفف عنه بعضها ويدفعها لك قبل حلول الأجل ، ويستدلون على هذا بأن النبى - مُنْ الله عنه عندما للهمود عندما الجلاهم فطلبوا مهله لاسترداد ديونهم عند بعض المسلمين قال لهم (ضعوا وتعجلوا) . وقد ذهب كثير من الفقهاء إلى عدم جواز ذلك (٣٦) .

(۳۵) ممن ذهب إلى جمواز الربا مع الحربى او المسلم فى دار الحرب: ابو حنيفة ومحمد بن الحسن ، من المحنفية ، وعبد الملك من المسلكية ، انظر الكاسانى: بدائع الصنائع ج ۲۱۲۷۷ ـ ۲۱۲۸ واحكام القرآن لابن العربى ج ۵۱۳۱۱ وخالفهم الجمهور من المالكية والشافعية والمنابلة والمظاهرية ، انظر المجموع للنووى ج ۲۲۲۸ وتطوير الأعمال ج ۳۹/۶ والمحلى ج ۵۱۵/۸ واحكام القرآن ج ۵۱۳/۱ وتطوير الأعمال المصرفية ص ۱۹۰ ـ ۱۹۳ .

وللدكتور نزيه حماد دراسة جيدة في هذا الموضوع ، بين فيها الله حتى لو اخذنا بقول من راى ذلك قديما ،ن الفقهاء ، فإن ذلك غبر مسبوغ الآن ، لأحذ فوائد مصارف البنوك الاجنبية لأننا في حالة معاهدات معهم .

انظر احكام التعامل بالربا ، بين المسلمين وغير المسلمين في ظل العلاقات الدولية المعاصرة ـ للدكتور نزبه حماد ـ الطبعة الأولى سسنة ١٤٠٧ هـ - ١٩٨٧ م مطبوع بجدة ونشرته مكتبة دار الوفاء ص ٤٣ ـ ٤٥ ٠

(٣٦) راجع الدراسة القيمة التي كتبها الزمبل الدكتور على السالوس بهذا العنوان ونشرت بملحق مجلة الأزهر عام ١٩٨٢ م كما نشرت بمجلة البنوك الإسلامية .

٧ - ومنها بيع العينة ، الذي يشيع في البيئات التجارية البعيدة عن فقه الإسلام والتعامل به ، ومعناه لن يبيع شخص الآخر سلعة بدن مؤجل ويسلمها إليه ، ثم يشتريها منه بثمن حال اقل دون حدوث اي عيب في السلعة ، وهذا يسمى بيع العينة ، لأن المشترى في الحقيقة لا يريد السلعة إنما يريد العين ( المسال ) ، وإنها يحتال بهذا العقد للوصول إلى هذا الغرض ، وقد منعه جمهور الفقهاء ، واجازه الشافعية (٣٧) .

٨ - ومنها « بيع التورق » وهو يشبه بيع العينة ، غير ان المشترى يبيع السلعة من غير من اشتراها منه · وقد الجازه جمهور الفقهاء ، وتوقف فيه بعضهم وقال عنه عمر بن عبد العزيز « اخية الربا » وكرهه شيخ الإسلام ابن تيمية - قدس الله روحه - (٣٨) وغير ذلك من الفروع الفقهية المختلف فيها كالتسعير (٣٩) وغيره .

(۳۷) راجع في ذلك نيل الأوطار للشوكاني ج ۲۰۹/۵ \_ ۲۰۰ ومجموع الفتاوي ج ۳۰/۲۹ .

(٣٨) قال ابن تيمية ـ رحمه الله ـ فهذا مكروه في أظهر قولي العلماء ، كما نقل عن عمر بن عبد العزيز ، وهو إحدى الروايتين عن الحمد ، وقال في موضع آخر : وقال عمر بن عبد العزيز : التورق أخية الربا : أي أصل الربا ، وهـذا القول أقوى ، انظر مجموع فتاوى شيخ الإسلام أحمد بن تيمية ، جمع وترتيب الشيخ عبد الرحمن بن محمد بن قاسـم القاصمي النجدى الحنبلي وابنه محمد ، المجلد ٢٩١/٢٩ ، ٤٤٧ .

(٣٩) التسعير هو ان يامر السلطان او نوابه او كل ، ن ولي من المور المسلمين امرا ، اهل السوق ان لا يبيعوا امتعتهم إلا بسعر كذا ، فيمنعوا ، ن الزيادة عليه او النقصان لمصلحة ، وقد ذهب جمهور الفقهاء إلى تحريم التسعير واجازه مطلقا الإمام مالك .

#### خامسا \_ المواع الشبه ، واسبابها :

ذكر الإمام الغزالى فى كتابه القيم « إحياء علوم الدبن »(٤٠) انواع الشبه ، واسبابها ، والأقسام المنفرعة عن كل نوع ، كما ذكر مستويات كل قسم ، وما فيه ،ن اضرار تقتضى تجنبه ، او التورع عن فعله ، بل وما فى ذلك احيانا ،ن ورع كاذب يسميه ورع الموسوسين . وهو بحث قيم مفيد لم ار من تناوله بهدذه الطريقة من العلماء قبله ، بل كان كل من اتى بعده عبالا عليه فى هدذا .

وفى هذا المجال من المبحث الثالث ارى انه من المفيد عرضه ها لنعم به الفائدة وذلك لعلاقنه الوثيقة بهجال هذا المبحث ،

===

انظر تفصیل دلك فی كتب الفقه المذهبی وفی نیل الأوطار چه ۲۱۱/۵ می ۲۲۰ ۰

والواقع ان التسعير قسمان : ظالم لا يجور إذا كان الناس ببيه زن سلعهم على الوجه المعروف والذانى : عدل جائز وذلك إذا إمنع ارباب السلع عن بيعها مع ضرورة الناس إليها إلا بزياده على القيمة المعروفة ، فهنا يجب عليهم بيعها بقيمة المنل ، انظر الحسية لابن تيمية ص ١٢ – ١٦ والمطرق الحكمية ص ٣٥٥ والملكية الفردية ص ٣٢٦ ، والمظر آراء ابن تيمية في المدولة ، ومدى تدخلها في المجال الاقتصادى للدكنور محمد المبارك طبعة دار المفكر ص ١١٨ ـ ١٢٥ ،

(٤٠) ج ٩٥/٢ وقد لفت النظر إلى هذا البحث القيم قديا الإمام النووى في القسم الذي كتبه من المجموع ج ١١٧/٩ .

وحديثا الدكتور صالح بن حميد في رسالته للدكتوراه: رفع الحرج وقد اشاد به ايضا واوبجزه الأخ الدكتور محمد الزيني غانم في ،ذكرته في فقه الكتاب والسنة ص ٣٠ على الآلة النامخة إلى ص ٣٤ .

أما انواع الشبه فاربعة: نوع منها هو شك فى السبب المحلل والمحرم ، ونوع ثان منشؤه الاختلاط بين الحرام والحلال ، وثالث سببه اتصال السبب المحلل بمعصية ، والرابع منشؤه اختلاف الأدلة ،

## النوع الأول - الشك في السبب المحلل والمحرم:

## وهو اربعة اقسام:

١ ـ أن يكون التحريم معلوما ،ن قبل ، ثم يقع الشك في المحلل .
 فهذه شبهة يجب اجتنابها ، ويحرم الإفدام عليها .

مثاله: ان برمى إلى صبد فيجرحه ويقع فى الماء ، فيصادفه ميتا ، ولا يدرى امات بالغرق ام بالجرح ؟ ولذلك قامت فى نفسه الشبهة .

والدليل على وجوب اجتناب مثل هذا القسم ، قوه النبى - عَلَيْكُ - لعدى بن حاتم : « لا تاكله فلعله قتله غير كلبك »(٤١) .

(13) متفق عليه من حديث عدى · وحديث عدى بن حاتم - رضى الله عائه - نصه قال : « سالت النبى - علي عن صيد المعراض · قال ما اصاب بحده فكله ، وما اصاب بعرضه فهو وقيد ، وسالته عن صيد المكلب فقال : ما امسك عليه فكل ، فإن اخذ الكلب ذكاة ، وان وجدت مع كلبك او كلابك كلبا غيره فخشيت ان يكون اخده معه ، وقد قتله فلا تأكل ، فإنها ذكرت اسم الله على كلبك ولم تذكره على غيره · ورواه البخارى - وهذا لفظه - في كتاب الذبائح والصيد ، باب التسمية على المسيد ،

انظره مع شرحه في عمدة القاريء ج١٢/٢١٩

ورواه مسلم في كتاب الصيد والذبائح ، باب الصيد بالكلاب

انظر صحبح مسلم بشرح المنووى ج٧٦/١٣٩

٢ ـ ان يعرف الحل ويشك في المحرم ، فالأصل الحل وله الحكم .
 مثاله : ان يتيقن انه طاهر ، ثم يشك في الحدث .

ومثاله ايضا: ان يتيقن طهارة الماء نم يشك فى نجاسته ، فالأصل ان اليقبن لا يزول بالشك · وهى قاعدة فقهية اصلية ·

والدليل على طرح الشك والبناء على اليقين ، قول النبى سَيَّالَهُ له ؟ « إذا وجد احدكم في بطنه شيئا ، فأشكل عليه ، اخرج منه شيء الم لا ؟ فلا يخرجن من المسجد حتى يسمع صوتا ، او يجد ريحا » (٤٢) .

٣ - أن يكون الأصل المتحريم ، ولكن طرا ظن غالب أوجب تحليله فهذا مشكوك فيه ، والغالب حله ، يقول الغزالي : « فهذا ينظر فيه ، فإن استند غلبة الظن فيه إلى سبب معتبر شرعا ، فالذي نختاره فيه انه يحل ، والورع تركه » ، وهــذا من ورع المتقين ،

(٤٢) رواه مسلم في كتاب المحيض ، باب الدليل على ان ان من تيقن الطهارة ثم شك في الحدث فله ان يصلى بطهارته تلك ، وهو الحديث رقم ٣٦٢ من ترتيب الأستاذ محمد فؤاد عبد الباقي ج١٧٦/٢ ومعنى قوله من ترتيب الستاذ محمد فؤاد عبد ريحا يعلم واجود ومعنى قوله من ترتيب على يسمع صوتا أو يجد ريحا يعلم واجود الحدهما ، ولا يشترط السماع والشم ، ولكن هل هناك فرق بين حدوث همذا الشك في الصلاة أو حدوثه خارجها ؟

قال الإمام النووى انه لا فرق بين الحالتين عند الشافعية ، وكذلك هو مذهب جماهير العلماء من السلف والخلف ، ولكن حكى عن مالك روايتان إحداهما أنه يلزمه الوضوء إن كان شكه خارج الصلاة ، ولا يلزمه فلا إن كان شكه اثناء الصلاة ، والرواية الثانية انه يلزمه الوضوء في كلتا الحالتين ، ثم ذكر النووى بالرغم من ان الشاك لا يلزمه الوضوء في كلتا الحالتين ، ثم ذكر النووى لصحيح مسلم جـ27/٤ ـ . ٥٠

مثاله: أن يرمى إلى صيد فيغيب ، ثم يدركه ميتا وليس عليه اثر سوى ائر سهمه ، ولكن يحتمل أنه مات بسقطة أو بسبب آخر ، فإن ظهر عليه اثر صدمة أو جراحة أخرى التحق بالأول ، وإلا فهو من هذا القسم م

والمختار انه حالل ، لأن الجرح سبب ظاهر وقد تحقق ، والأصل أنه لم يطرأ غيره عليه ، فطربانه عليه أمر مشكوك فيه ، فلا يدع اليقين بالشك ودليل الحل : قول النبى - عليه - : « كل منه - الصيد - وإن غاب عنك ما لم تجد فيه أثرا غير سهمك »(٤٣) .

(٤٣) متفق عليه من حديث عدى بن حاتم ٠

رواه البخارى فى كتاب الصيد ، باب الصيد إذا غاب عنه يومين او ثلاثة ، وفى حديث عدى بن حاتم با نصه : « ٠٠٠ وان رميت الصبد فوجدته بعد يوم او يومين ليس به إلا اثر سهمك فكل ، وإن وقع فى الماء فلا تاكل » .

انظر مع شرحه في عهدة القارىء جا١٠٠/ - ١٠١

ورواه مسلم في كتاب الصيد والذبائح ، باب الصيد بالكلاب المعلية وفيه ما نصه :

« وإن رمبت سهمك فاذكر اسم الله ، فإن غاب عنك يوما فلم تجد فيه إلا الثر سهمك فكل إن شئت ، وإن وجدته غريقا في الماء فلا تاكل » وذكر النووى أن قول النبي - عليه لله لله يقول إذا أثر جرحه فغاب عنه ، فوجده ميتا وليس فبه أثر غير سهه حل ، وهو أحد قولي الشافعي ومالك في الصيد والسهم ، والثاني يحرم وهو الأصلح عند الصحابنا ، والثالث : يحرم في الكلب دون السهم والأول أقوى وأقرب إلى الأحاديث الصحيحة ، وأما الأحاديث المخالفة له فضعيفة ومحمولة على كراهية التنزيه أي أن النووى برى أن ما اختاره الغيزالي هنا من أقوال الشافعي هو الأولى والأقرب إلى الصواب شم على المناهم الغيزالي هنا من أقوال الشافعي هو الأولى والأقرب إلى الصواب

٤ ــ ان يكون الحل معلوما ، ولكن يغلب على الظن تحريمه لسبب
 معتبر في غلبة الظن شرعا • فيقضى بالتحريم •

مثاله أن يؤدى اجتهاده إلى نجاسة أحد الإناءين ، بالاعتماد على علامة معينة توجب غلبة الظن ، فتوجب تحريم شربه ، كما توجب تحريم الموضوء منه .

قال الإدام الغزالى ـ رحمه الله ـ بعد ذكر هذه الأنواع: فقد اتضح من هذا حكم حلال شك فى طريان محرم عليه او ظن (٢ ، ٤) ، وحكم حرام شك فى طريان محلل عليه او ظن (١ ، ٢) ، وبان الفرق بين ظن يستند إلى علامة فى عين الشيء ، وبين ما لا يستند إليها ، وكل ما حكمنا فى هذه الاقسام الأربعة عليه بأنه حلال ، فهو حلال فى الدرجة الأولى والاحتياط تركه ، فالمقدم عليه لا يكون فى زمرة المتقين والصالحين بل ،ن زمرة العدول ، الذين لا يقضى فى فتوى الشرع بفسقهم وعصيانهم ، واستحقاقهم العقوبة »(٤٤) ،

النوع الثانى : ما كان السبب فيه منشؤه الاختلاط :

وهمو ثلاثة اقسام:

١ - أن يشتبه حرام محصور بحلال محصور

<sup>(</sup>٤٤) إحياء علوم الدين ج٣٠/١٣١ ـ ١٣١ طبعة الحلبى ١٣٨٧ هـ ١٩٦٧م ٠

فهده شبهة يجب اجتنابها بالإجماع ، لأنه لا مجال للاجتهاد والعلامات فيها (٤٥) .

#### ٢ - ان يختلط حرام محصور بحلال غير محصور

مثاله: اختلاط رضيعة ، او عشر رضائع بنسوة بلد كبير ، فلا يلزم بهذا اجتناب نكاح نساء اهل هـذا البلد ، والعلة في هـذا الجواز غلبة الحلال من جهـة ، والحاجة الداعية إلى ذلك من جهـة اخرى ، ويندرج في هـذا من علم ان مال الدنيا خالطة حرام قطعا ، فإنه لا يلرم عن ذلك تركه الشراء والأكل ، وترك مزاولة الانشطة الاقتصادية المختلفة ما دامت مشروعة بحجة ان مال العـالم خالطه المرام ، فإن ذلك حرج وما في الدين من حرج ،

(٤٥) ويشبه هـذا مسالة مالو اوقع الطلاق على امراة من نسائه بعينها ، ثم ذهل عن عينها .

فعند الشافعى يحرم الكل تغليبا للحرمة على الحل · ذكره الشربينى في ( المغنى ج٣٠٤/٣) ·

وقال أبو حنيفة وبعض أصحاب الشافعى: لا يمنع من وطئهن فإن وطىء واحدة انصرف الطلاق إلى غيرها · ( السابق ) ·

وقال مالك : يطلقهن كلهن ( الشرح الكبير جـ ٣٦٦/١ ) ٠

وقال : أحمد : يمنع ،ن وطئهن ، حتى يقرع ببنهن ، فأيتهن خرجت كانت هي المحرمة ، وبين اصحابه خلاف في ذلك ( المغنى ٢٦١/٨ ) .

وانظر المحصول إلى علم اصول الفقه لفخر الدين الرازى · دراسة وتحقيق الدكتور طه جابر فياض ـ الطبعـة الأولى ( ١٣٣٩هـ ١٩٧٩م ) عند تناوله المسالة :

ما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب ومراجع التحقيق .

والدليل على حل ما ذكر ، اله لما سرق في عهد النبى - عَلَيْكَ - مَجْن (٤٦) ، وغل (٤٧) واحد في الغنيمة عباء (٤٨) ، لم بمتنع المنبى - عَلَيْكَ - من شراء المجان والعباء ، وكذلك كان في الناس من يرابي في الدراهم والدنانير ، وما ترك رسول الله - عَيْنَكُ - التعامل بها ،

(٤٦) المجن هو الدرع • والحديث متفق عليه ،ن حديث ابن عمر •

اخرجه البخارى فى كتاب الحدود ، باب قول الله ـ تعالى ـ « والسارق والسارقة فاقطعوا ايديهما ٠٠ » انظره مع شرحه فى عمدة القارىء ج٢٨٢/٣٣٠

رواه مسلم فى كتاب الحدود · باب حد السرقة ونصابها وهو المحديث رقم ١٣١٣/٣٠ من ترتيب الأستاذ محمد فؤاد عبد الباقى ج١٣١٣/٣٠ انظره مع شرحه للنووى ج ١٨٤/١١

(٤٧) غل من الغلول ، وهلو السرقة من الغنيمة قبل توزيع الإمام لها .

( 2 ) رواه البخارى فى الصحيح ،ن حديث عبد الله بن عمرو • الخرجه البخارى فى كتاب الجهاد ، باب القليل من الغلول • انظره مع شرحه فى إرشاد السارى شرح صحيح البخارى تأليف شهاب الدين الحمد بن محمد القسطلانى ج ١٨٢/٥ طبعة دار إحيات الثراث •

واخرجه مسلم في كتاب الإيمان ، باب تحسريم الغلول ، ترتيب الأستاذ عبد الباقي ج ١٠٧/١ الحديث رقم ١٨٢

واخرجه ابو داود فى كتاب الجهاد باب فى عقوبة الغال • انظره مع شرحه فى « بذل المجهود فى حل البى داود » للعلامة المصدت الشيخ خليل احمد السهار نفورى • مع تعليق الشيخ محمد زكريا الكاند هلوى • الطبعة الثالثة السعادة بمصر ج٢٩٦/١٢٣

واخرجه ابن ماجة في كتاب الجهاد • باب الغلول وهو الحديث رقم ٢٨٤٩ ج٢/٩٥٠

والناس في كل زمان ومكان ليسوا معصومين من الزلل أو ارتكاب المعاصى، ومثله كل بلد غير محصور ·

وقد علق الغزالى ـ على هذا القسم بقوله : « والورع في مثل هذا هو من ورع الموسوسين ، وهو غير منهج رسول الله - مُرَافِينًا » .

٣ - اختلاط حسرام لا يحصر بحلال لا يحصر

مثاله : الأموال التي في زماننا هـذا ٠

حكمه: لا يحرم بهذا الاختلاط أن يتناول شيئا من تلك الأموال بعينه احتمل أنه حرام وأنه حلال ، إلا أن يقترن بتلك العين علامة تدل على أنه من الحرام فإن لم يكن في العين علامة تدل على أنه من الحرام فتركه ورع ولخذه حلال ، لا يفسق به أكله .

ومثال ما وجسدت فيه علامة معينة تدل على أنه حسرام اخذ المسال من يد السلطان الظالم(٤٩) .

والدليل على الحكم السابق ( نركه ورع واخذه حلال ) ، انه فى زمن رسول الله \_ على الخلفاء الراشدين بعده كانت اثمان الخمور ودراهم الربا من ايدى اهل الذمة مختلطة بالأموال ومع ذلك لم ينه احد عن التعامل بكل هـذه الأموال .

<sup>(</sup>٤٩) لعرفة موقف الفقهاء وغيرهم من أهل العلم من جوائز السلطان ، يراجع كتاب المكاسب ، للحارث بن أسد المحاسبي ص ١١٠ ـ ١١٢ دراسة وتحقيق محمد عثمان الخشت ، نشر كتبة القرآن ،

صحيح ان هذا الحرام كان هو الأقل في زمن السلف ، أما في زمن السلف ، أما في زمننا فقد صار الحرام كثيرا لفساد المعاملات ، وكثرة الربا ، بل هو الأكثر · والحكم في هذا أنه من أخذ بالا لم تشهد على حربته علامة معينة في عينه تدل على المتحريم ليس حسراما ، ولكن الورع تركه ( ورع المتقين ) ·

بل أن الإمام الغزالى ـ رحمه الله ـ ليذهب إلى ما هـ ابعد من ذلك حيث يفترض أن المرام طبق الدنيا ولم تعد هناك معاملة حالال فما الحكم ؟

يقول: « لو طبق الحرام الدنيا حنى علم يقينا أنه لم يبق فى الدنيا حلال لكنت أقول نستانف تمهيد الشروط من وقتنا ونعفو عما سلف ، ونقول : ما جاوز حده أنعكس إلى ضده فمهما حرم الكل حل الكيل (٥٠) .

ومن القواعد الفقهية المسهورة قولهم: إذا ضاق الأمر انسع ، وورع الذين يرفضون العمل في البنوك ، وفي الحكومة بحجة أن اموالها حرام هو من نوع ورع الموسوسين ،

# النسوع الشالث:

ان يتصل بالسبب المحلل معصية ، وهو اربعة اقسام :

١ - تكون المعصية في القرآن ، أي تقترن المعصية بالسبب المحلل •

<sup>(</sup>٥٠) الأحياء ج١٣٧/٢ وهذا يدل على سعة نظر الغزالي ، واجتهاده لمصلحة الناس ، وفقهه لمقاصد التشريع بعيدا عن الوسوسة والورع الكاذب .

وتسمية مثل هدذا شبهة لهيه تسامح ، إلا إن حدلنا معنى الشبهة على الكراهية •

مثاله: البيع وقت النداء الثانى يرم الجمعة ، لقوله ـ تعالى ـ : « بابها الذين آمنوا إذا نودى للصلاة من يوم الجمعة فاسعوا إلى ذكر الله وذروا البيع ذلكم خير لكم إن كنتم تعلمون »(٥١) .

فالبيع هنا وهو السبب المحلل اقترن بمعصية وهى نداء الجمعة ، وإن كان كل منهما في حد ذاته حلالا ، لكن اقترانهما ادى إلى الحرمة .

(٥١) المجمعة اية رقم «٩» وقد ذهب أبو حنيفة وأبو بوسف وزور ومحمد والشافعى الى أن البيع وقت النداء يقع صحيحا ، لأن النهى تعلق بمعنى فى غير العقد وحملوا النهى على الكراهة ، وذهب مالك واحمد إلى بطلانه فحملوا النهى على التحريم ،

اما غير البيع من العقود كالنكاح وغيره فهو جائز ، لأن ذلك يقل وقوعه فلا تكون إباحته ذريعة إلى فوات الجمعسة او بعضها ، بخسلاف البيسع .

انظر: الروض المربع للبهوتي ج١٦٩/٢ المطبعة السلفية وحاشية الروض المربع للنجدي ج ٣٧٣/٤ ، وكشاف القناع للبهوتي ج ١٨١/٣ ، كما أن المرداوي في الإنصاف ذكرانه الأصح في المذهب ، انظر الإنصاف في مسائل الخلاف ج٣٢٦/٤٣

ومثله : الذبح بسكين مغصوب (٥٢) .

ومثله: البيع على بيع الغير (٥٣) · يقول الغزالى: « فالامتناع عن جميع ذلك ورع » ·

(٥٢) تصرفات الغاصب الحكيبة لا تصح عند المنابلة ، انظر كشساف القناع جـ١١٢/٤ وقال النووى: « لو ذبح بسكين مغصوب او مسروق او اتكا لقطع الملقوم والمرىء كسره ذلك وحلت ذبيحته بلا خلاف عندنا ( اى الشافعية ) ، وبه قال العلماء كافة إلا داود قال : لا تحل وهو رواية عن أحمد لقوله \_ من الله عنها من عمل عملا ليس عليه امراها فهو رد » رواه مسلم بهذا اللفظ من رواية عائشة \_ رضى الله عنها \_ فيصير كأن لم يوجد ذبيح ،

واحتج اصحابنا بقوله ـ تعالى ـ : « إلا ما ذكيتم » وبقوله ـ عَلَيْكُ ـ في الحديث المذكور قريبا « ما انهر الدم » والجواب عن حديث من عمل عملا ٠٠٠ « انه يقتضى تحريم فعله ولا يلزم منه إيطال الذكاة ، ولهذا لو ذبح بسكين حلال في أرض مغصوبة ، او توضا بماء في ارض مغصوبة ، فإنه تحصل الذكاة والوضوء بالإجماع » .

المجموع شرح المهذب جـ ٨٣/٩ طبعة دار الفكر المصورة عن طبعة الشيخ على يوسف بالقاهرة .

(٥٣) اتفق فقهساء الأمصار على كراهية بيع الإنسان على بيع الخيه ، وإن وقع مضى ، لأنه سوم على بيع لم يتم ، وقال داود واصحابه إن وقع فسخ فى أى حالة وقع تمسكا بالعموم ولا فرق فى ذلك بين المسلم والذمى ، وقال الأوزاعى : لا بأس بالسوم على سوم الذمى ، لأنه ليس بأخى المسلم .

انظر : بداية المجتهد لابن رشد الحفيد ج١٦٥/٢ طبعة دار المعسرفة بيروت .

٢ \_ وقد تكون المعصية في اللواحق ، متل بيع العنب، ن الذمار (٥٤) .

ومثله: بيع السلاح من قطاع الطرق · فإن المعصية تلحق بالبيع ، لانه سيترتب في الحالة الأولى عليه ان يصير خمرا ، وفي الحالة المثانية يساعد السلاح المبيع لقاطع الطريق على ظلم الناس وعطسع الطريق عليهم ·

وللعلماء خلاف فى جواز ذلك وفى حل الثبن ، والأقيس أن ذلك صحيح ( عند الشافعية ) والماخوذ حلل ، ولكن البائع يعتبر فى كل ذلك عاصيا عصيان من يعين على المعصية ، لا عصيان مرتكب المعصية ذلك عاصيا ، والماخوذ من هذا ،كروه كراهية شديدة ، وهو من الورع

(٥٤) بيع العنب لعاصر الخمر مكروه بالاتفاق • وقال احمد لا يصبح ، وعن المحسن البصرى لا باس به • وعن النورى : بع الملأل من شبئت •

انظر رحمة الأمة فى اختلاف الأثمة لأبى عبد الله محمد عبد الرجمن الدمشقى العثمانى الشافعى من علماء القرن الثامن الهجرى ـ الناشر : دار الكتب العلمية ـ بيروت ص ١٣٢

وانظر: الروض المربع بد ١٦٥/٢ وحاشيته بد ٢٧٣/٤

ومن المفيد أن نعلم أن ذلك المخلاف في من يظن أنه يتخذ ذلك في المعصية ، أما إن تحققنا من اتخاذ العنب خمرا. و التحر نبيذا ، أو بيع الغلمان لمن تحققنا منه الفجور بهم ، فإن الغزالي رحمه الله قطع بحرمته ، وذكر الذورى وجهين عند الشافعية ومال إلى ما قطع به الغزالي ولكن البيع في حد ذاته صحيح في كل الأحوال عندهم ،

انظر المجموع جه/٣٥٣

المهم ، وليس بحرام ، وقد ذهب ابن القيم - رحمه الله - إلى حرمته -لما فيه من الإثم والعدوان(٥٥) ،

### ٣ \_ اتصال المعصية بالمقدمات :

مثاله: الأكل من شاة علفت بعلف مغصوب ، أو رعث مرعى حراما ، فالمعصية هنا وهى العلف المغصوب أو الرعى الحرام ، سبق السبب المحلل وهدو الذبح والأكل ، وإن كان العلف الذي أكلته الشاة غير اللحم الماكول وإن كان ناتجا عنه ، ومن هنا نشات الشبهة ،

يقول الغزالى سرحمه الله س « والورع عن مثل هذا مهم ، وإن لم يكن واجبا » ونقل ذلك عن جماعة من السلف (٥٦) .

### ٤ \_ اتصال المعصية بالعوض :

ومثاله: ان یشتری شیئا فی الذبه ، ویقضی تمنه من غصب او مال حرام ،

فالمعصية هنا قد وقعت فى العوض ( المقابل للثمن الذى هاو السبب المحلل ) فالشيء المشترى فى الذمة ، قد دفع ثمنه ( عوصه ) من غصب أو مال حسرام .

ومثاله : كما لو سلم(٥٧) في المثال السابق عنبا والاخذ شارب خمر ، فالمعصية هنا قد وقعت في العوض ( الثمن ) ، إذ هو عنب لشارب خمر .

124

<sup>(</sup>٥٥) الروض المربع ج ١٦٩/٢ وحاشيته ج ٣٧٤/٤

<sup>(</sup>٥٦) إحياء علوم الدين ج١١٣/٢ وص ١١٥

<sup>(</sup>۵۷) تسلم من السلم وهـو بيع شيء موصوف في الدمة بئمن

# النبوع الرابيع:

الاختلاف في الأدلة وهو ثلاثة اقسام :

١ ـ تعارض ادلة الشرع(٥٨) · وهـذا يورث شكا ، ويرجع فيه إلى الأصل ( الاستصحاب ) إن ظهر ترجيح ، فإن ظهر ترجيح فى جانب الحظر وجب الأخذ به ، وإن ظهر ترجيح فى الأخذ به ، جاز الأخذ به ولكن الورع تركـه ·

(٥٨) مما هو جدير بالذكر التبيه إلى ان هدذا التعارض ليس بين نصوص الشريعة ذاتها ، فإن هدذا يستلزم الجهل والعجز على المشرع وهو مستحيل ، ولكن هذا التعارض - في الواقع - في ذهن المجتهد - بسبب جهله بفهم مقاصد الشرع من النصوص ، أو جهله بتاريخها ، أو عدم قدرته على الجمع بينها ، ولهذا التعارض اسباب افردها أهل العلم بالتاليف أهمها:

كون النص ظنى الدلالة ، واختلاف الأحوال التى ذكر المشرع فيها المحكم لمسالة واحدة ، أو أن يكون احد النصين ناسخا والأخر منسوخا ، أو قد يكون هذا تعددا لبعض الأبور والأحكام الشرعية ، أو قد يكون احد النصين عاما مراد به العموم ، والآخر يراد به الخصوص .

انظر تفصيل ذلك فى كتاب : التعارض والترجيح عند الأصوليين واثرهما فى الفقه الإسالمى « للدكتور محمد الحفناوى ص ١٧ ـ ٢٠ » الطبعة الثانية ( ١٤٥٨ه / ١٩٨٧م ) بدار الوفاء بالمنصورة ٠

ومثاله : الورع عن متروك التسمية •

حيث ذهب كثير من العلماء إلى عدم الأكل منه ، لأن من شرط حله عندهم التسمية عليه عند تذكيته ، ودليل ذلك قوله ـ تعالى ـ: « ولا تأكلوا مما لم يذكر اسم الله عليه ، وإنه لفست ، وإن الشياطين ليوحون إلى اوليائهم ليجادلوكم ، وإن اطعتموهم إنكم لمشركون (٥٩) .

(٥٩) الأنعام: ١٢١ ، نقل عن عطاء انه قال: « كل ، الم يذكر عليه اسم الله فهو حرام تمسكا بعموم الآية ، وابيا سائر الفقهاء ، فإنهم أجمعوا على تخصيص هذا العموم بالذبح ، ثم اختلفوا ، فقال أبو حنيفة : التسمية شرط للإباحة مع الذكر دون النسيان ، وعن اصحاب مالك قولان : أصحهما كمذهب ابى حنيفة ، والتانى كمذهب الشافعية ، والشافعية يقولون إن التسمية سنة في جميع الأحوال ، فإن تركها مسهوا أو عمدا حلت ذبيحته ، ولا إثم عليه ،

والما الإلمام الحمد فقد وردت عنه ثلاث روايات: الصحيحة عندهم المشهورة عنه انها شرط للإباحة ، والثانية كمذهب ابى حنيفة ، والثالثة: إن تركها عند إرسال السهم ناسيا اكل ، وإن تركها على الكلب والفهد لم يؤكل ،

قال : وإن تركها في ذبيحة سمهوا حلت ، وان تركها عهدا ففيه روايتان • انظر في اقوال الفقهاء :

عند الحنفية العناية على الهدابة للبابرتى بهامش نتائج الأفكار تكملة فتح القدير ج٨/٤٥ المطبعة الأميرية .

وعند المالكية انظر بداية المجتهد لابن رشد الحفيد جـ ٣٤٨/١ طبعة دار المعرفة واحكام القرآن لابن العربى جـ ٧٤٩/٢ ، تفسير القرطبي جـ ٧/٧

وفى مذهب الشافعية انظر المجموع بشرح المذهب للنووى ج١١/٧ وتفسير الفخر الرازى ج١١٨/١٣

وقوله \_ عَلَيْكُ \_ إذا ارسلت كليك المعلم ، وذكرت عليه اسم الله فكله »(٦٠) كما اشتهر الذبح بالبسملة (٦١) ٠

ولكن روى اليضا ما يعارض هـذا وهو قوله ـ المُلِيَّة ـ: « ذبيمـة المسلم حلال ذكر اسـم الله او لم يذكر »(٦٢) ٠

====

وفى مذهب المنابلة انظر منار السبيل فى مغرفة الدلبل ج ٢٥/١٠ ومعه إرواء الغليل للشيخ الألباني ،

(٦٠) متفق عليه من حديث عدى بن حاتم ٠ وقد سبق تخريجه ٠

(٦١) متفق عليه من حديث رافع بن خديج ٠

الخرجه البخارى في كتاب الصيد والذبائح · باب التسمية على الذبيحة من ترك متعمدا ·

انظره مع شرحه في عمدة القاري ج ١١٢/٣١٠

ورواه مسلم فى كتاب الأضاحى · باب جواز الذبح بكل ما انهر الدم إلا السن · وهو الحديث رقم ١٩٦٨ ،ن صحيح مسلم ج ١٥٥٨/٣ ترتيب الاستاذ محمد فؤاد عبد الباقى ·

(٦٢) رواه البو داود برسلا ، لكن ذكر ابن رشد ان الذي يعارض الآية هو ما رواه مالك عن هشام عن ابيه انه قال : سئل رسول الله بالله وقيل : يارسول الله ، إن ناسا من البادية ياتوتنا بلحمان ولا ندرى السموا الله عليها ام لا ؟ فقال رسول الله بالله بالله بالله عليها ثم كلوها ، قال مالك وذلك في اول الإسلام ، ذكره مالك في كتاب الذبيحة ، انظر المنتقى شرح الموطا المهيان الباجي ج ١٠٤/٣ مطبعة السعادة ،

وقد ذهب الشيخ صديق بن حسن القنوجي إلى أن : ذبيحة المسلم على أي مذهب كان وفي أي بدعة وقع هي مما يذكر عليه اسم الله ، ومع الالتباس : هل وقعت التسمية من المسلم أو لا ؟ قد دل الدليل على

فاحتمل أن يكون هذا المحكم الأخير بحل ذبيحة المسلم ذكر اسم الله ـ تعالى ـ أو لم يذكره عاما موجبا لصرف الآية وسائر الأخبار عن طواهرها ويحتدل أن يخصص هذا بالناسى .

كما انه يمكن حمل هـذا الحديث الأخير على الناسى تمهيدا لعذره في ترك التسمية • يقول الغزالى : « وكان تعميمه وتاويل الآية ممكنا إمكانا اقرب • فالورع عن مثل هذا مهم » •

الحل ، لما اخرجه البخارى والنسائى وابو داود وابن ،الجة من حديث عائشة قالت : بارسول الله ، ان قوما حديثو عهد بجاهلية باتوننا باللحمان لا ندرى ، اذكروا اسم الله عليها ام لم بذكروا اناكل منها ام لا ؟ فقال رسول الله \_ عليها له الله وكلوا » ، فأمره \_ عليه فقال رسول الله \_ عليه الذكروا اسم الله وكلوا » ، فأمره \_ عليه بإعادة التسمية يشعر بان ذبيحة من لم يسم سواء كان مسلما او غير مسلم حلال ، ويحمل قوله \_ تعالى \_ « ولا تاكلوا مما لم بذكر اسم الله عليه » على عدم الذكر الكلى عند الذبح وعند الأكل وهو الظاهر من نفى ذكر اسم الله ، فاللحم إذا سبى عليه الأكل والذابح كافر لم يسم بكون مما ذكر عليه اسم الله \_ تعالى \_ وهذا من الوضوح بمكان » .

الروضة الندية ج ١٩٣/٢ ـ الطبعة الأولى ـ طبعة دار الندوة ( ١٤٠٤ هـ ـ ١٩٨٤ م ) ٠

وهل تحل ذبيحة الكافر إذا ذكر غير اسم الله عند ذبحها ، إذا سمى المسلم عند اكلها · إن هذا معارض معارضة صريحة للآية .

٢ ـ تعارض العلامات الدالة على الحل والحرمة ٠

بدال ذلك : ان ينتهب بتاع فى وقت ويندر وقوع بدله بن غير المنتهب ، فيرى مثلا فى يد رجل بن اهل الصلاح • فيدل صلاحه على انه حلال ، ويدل نوع المتاع ، وندرته بن غير المنتهب فيه على انه حرام • فإن ظهر ترجيح عبل به ، والورع تركه • وإن لم بظهر ترجيح وجب التوقف •

ومثاله : أن تتعارض شهادة عدلين ، أو فاسقين (٦٣) .

٣ ـ تعارض الأشباه في الصفات التي تناط بها الأحكام ٠

ومثاله: الوقف على الفقهاء ، فهن المعلوم ان منهم من بلغ فى الفقه درجة الكمال المهكن وهو داخل فى الاستحقاق بلا خلاف ، ومنهم المبتدىء ، وهو خارج عنهم بلا خلاف ، وبينهما درجات يقع اصحابها موقع الخلاف ، والورع فى المشتبه تركه(٦٤) .

وبعد هذا التطواف السريع حدول حث الشريعة الإسلابية على اكتساب المحلال ، واجتناب الحرام ، وبيان معنى الشبهة وموقف التشريع منها ، وذكر بعض النماذج التى تواردت عليها الشبهات فى الأنشطة الاقتصادية المعاصرة ، وبحث اسباب هذه الشبه أو هذا الاشتباه عند أهل العلم ، فقد اضحى واضحا ، أنه بتعين على المسلم ، الذى يطلب البراءة لدينه وعرضه ، خلال نشاطه الاقتصادى بالذات أن يتجنب الشبهات ، ويتحرى الحلال .

فإذا كان هذا المسلم مستهلكا سال نفسه عن حكم الشرع فيما يستهلكه ، فإن كان حراما بينا بادر باجتنابه ، وإن كان فيه شبهة تورع عن استهلاكه

<sup>(</sup>٣٣) الإحياء ج ١١٧/٢ .

<sup>(</sup>٦٤) السابق ومذكرة فقه الكتاب والسنة للذكتور محمد الزيني غانم ص ٣٣ واصله في الإحياء في الموضع المشار إليه .

خشية ان يعوزه إلى استهلاك المحرام ، وان يتحرى أن يكون استهلاكه في توسط واعتدال ، وأن يجعل سلمه التفاضلي للسلع التي يريد أن يستهلكها بعد كونها حلالا محضا لا شبهة فيه ، يبدأ بالضروريات ، ثم الحاجيات ، ثم التحسينيات .

ويمكن أن نقسم مراحل طلب الاستهلاك إلى خمس مراحل :

الأولى : الضرورة ، وهي حالة تبيح تناول المحرمات ، لأنه أن لم يتناولها هلك أو قارب الهلاك .

الثانبة: المحاجة وهى الحالة التى يلحق الواقع فيها عسر ومشقة من غير ان يصل إلى درجة الهلاك ، بالنسبة للفرد ، وبالنسبة للجماعة ، هى تلك المحالة التى يتسبب عنها اضطراب أحوال الجماعة ، وهى الحالة التى يجوز فيها الأخذ بالرخص الشرعبة ، ولا يجوز فيها تناول المحرمات إلا إذا نزلت منزلة الضرورة .

الثالثة: المنفعة: وهى ما به يستفيد الجسم أو العفل أو الوجدان ، ولكن ليس فى تركه هلاك أو مشقة ، مثل تناول الإنسان ما يشتهى من لذيذ الطيبات كخبر البر ، ولحم الضان ، ونحو ذلك .

والرابعة : الزينة مثل الإكثار من الحلويات والمشهيات ، وليس فاخر الثياب التي هي اعلى واغلى من مستوى المثاله .

الخامة : الفضول : وهى التوسع فى استهلاك المحرمات ، او استهلاك ما فيه شبهة ،

قال السيوطى · بعد ذكر هـذه المراتب بلغته الفقهية الدقيقة : « والأخير ممنوع والرابع ينبغى التقليل منه »(٦٥) ·

<sup>(</sup>٦٥) الأشباه والنظائر ص ٨٥ طبعة دار الكتب العلمية بيروت ٠

والى بالنسبة للمنتج ، فالواجب عليه الا يجازف بإنتاج ما فبه شبهة يوازع من عقيدته ، وعبوديته لربه ، واخلافه الإسلامية الرفيعة ، ولأنه لو انتج ما فيه شبهة ، وكتم عن الناس لكان غاشا ، ولو أخبر - وهو المفروض - لما استهلكه كثير من المسلمين ، الذين هم أهمل الورع والتقوى ، الوقافون عند حدود الله ، ولأن القائمين على الحق في المجتمع ممثلين في العلماء العاملين الأمرين بالمعروف والناهين عن المنكر ، سوف يتكرون ذلك عليه ، وكذلك ولى الأمر المسلم العادل الحاكم بشرع الله وأعوانه وقوابه ، سوف يؤاخذونه بذلك دون هوادة او تسبب .

والما بالنسبة للتاجر ، فإن الواجب عليه كذلك ان يفلع عن الاتجار بما فيه شبهات ناهيك عن الحرام ، ويصدق فيما يعرضه من سلع وعروض ، ويكتفى بالرزق والملل من التجارة النافعة من كل ما هو صرورى او حاجى او تحسينى ، ويكثر من جلب الضروريات ، ونقل الحاجيات ، ويقلل من التحسينيات والتزينيات ، وبذلك يغير نفسه ومجتمعه .

إن الوقاية دائما خير من العلاج ، واجتناب الشبهات سياج يحول بين المسلم والوقوع في المحرمات ، ولأن من حام حول الحمى يوشك ان يقع فيه ٠

الما أولئك الذين ينتجون ويتاجرون ويستهلكون المحربات ، فأولئك عسى الله أن يتوب عليهم ، فعليهم أن يراجعوا دينهم ، لأنهم باستمرارهم فيها هم عليه يظلمون أنفسهم ، ويضرون مجتمعهم ، فيجب الصرب على ايديهم ، وإنزال العقوبات الرادعة بهم من جانب ولى الأمر المسئول عن سلامة المجتمع ، والواجب على أبناء المجتمع الحيلولة بينهم وبين الاستمرار في إفساده بكل وسيلة مركنه كالهجر والمقاطعال ونحوها ، حتى يفيئوا إلى رشدهم ، بالرجوع إلى مقررات الشرع بحكمونها في حياتهم ، فتسعدهم في دنياهم وآخرتهم ،

وإذا كان علينا ان نحدد نقطة البدء ، فإنى ارى التركيز على سلوك المستهلك المسلم ، فإن المستهلك هو الذى يوجه الإنتاج من جهسة ، ويرشد الاتجار من جهسة اخرى ، علو تهذب سلوك المستهلك المسلم واصبح في إطار من احكام الشرع لأثر ذلك تلقائيا في سلوك المنتج والتاجر،

إن الإسلام بقيمه الفاضلة ومثله العليا جاء لإسعاد البشر جبعا ، وقد جربه سلفنا الصالح فسادوا به الدنيا ، فهل لنا أن نعود إليه بمقتضى السلامنا ذاته ، وبمقتضى هذه الصلاحة لنصلح به مسارنا الاقتصادى بعد أن يئسنا من تجارب الشرق والغرب على السواء ،

« يايها الذين آمنوا استجيبوا لله وللرسول إذا دعاكم لما يحييكم » • ( الأنفال : ٢٤ ) •

صدق الله العظيم ، وآحر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين ٢

\* \* \*

### أهم المراجسع

اولا - القران الكريم وعلومه:

۱ ــ لحكام القرآن للجصاص الرازى أحبد بن على ث ( ۲۷۰ ه )
 طبعة دار الكتاب المصورة عن طبعة دار الخلافة سنة ( ۱۳۲۵ ه ) .

۲ ـ أحكام القرآن لابن العربي ابي بكر محمد بن عبد الله
 ( ت ۵٤٣ هـ ) طبعة بيروت المصورة ـ تحفيق على محمد البجاوى
 ( سنة ١٣٩٢ هـ ١٩٧٧ م ) ٠

٣ ـ تفسير آيات الأحكام لأسناذنا المرحوم الشيخ محمد على السايس طبعة محمد على صبيح بالقاهرة -

٤ ــ تفسير القرطبى الطبعة المصورة عن طبعة دار الكتب المصورة
 ١٣٨٧ هـ ــ ١٩٦٧ م) ورجعنا كذلك الى طبعة الشعب بالفاهرة .

۵ ـ التفسير القيم ـ لابن القيم · جمعه السلفى المحقق الشيخ محمد ادريس الندوى الطبعة الاولى ـ تحقيق المرحوم الشيخ محمد حامد الفقى سنة ( ١٣٦٨ هـ ١٩٤٩ م ) ·

٦ التفسير الكبير ـ لفخر الدين الرازى ، المسى مفتاتيح العلوم ـ الطبعة الثالة • بيروت •

۷ ... تفسير الكشاف عن حقائق التنزيل ، وعيون الأقاويل ووجوه التاويل • لأبى القاسم جار الله محمود بن عمر الزمخشرى الخوارزمى •
 ( ت ۵۳۸ ه ) دار المعرفة ، بيروت •

۸ ـ فتح المقدیر ـ تألیف الامام اکشوکانی محمد بن علی ، طبعة دار الفکر ، بیروت ، المصدرة عن طبعة الحلبی ، القاهرة ٠
 ۱۵۷

١٠ - مختصر تفسير ابن كثير - اختصار وتحقيق الثيخ معهد على الصابونى ، المكتبة الفيصلية بمكة المكرم ، عن طبعة دار الفكر ، بلبنان ، بيروت .

۱۰ ــ لباب النفول في اسباب النزول ــ لجلال الدين السيوطي ، طبعة دار احياء العلوم بيروت ، سنة ( ۱۹۷۹ م ) .

ثانيا \_ الحديث النبوى وعلومه :

۱۱ - إرشاد السارى إلى شرح صحيح البحارى ، نأليف شهاب المدين الحمد بن محمد القسطلاني (ت ٩٢٣ هـ) دار إحياء التراث ، بيرون ب

۱۲ - بذل المجهسود فى حل ابى داود ، للعلامة المحدت الشبخ خليل بن احمد السهارنفورى مع تعليق الشيخ محمد زكريا الكاند هلوى... الطبعة الثالثة ، السعادة بمصر .

۱۳ ـ تحفة الأحوذي شرح جامع الترمذي ، للإمام محمد المبارك فورى ، الطبعة الثانية ( ۱۳۸۵ هـ ـ ۱۹۶۵ م ) .

1٤ - جامع العلوم والمسكم لابن رجب المنبلى ، طبعة «كتبسة الرسسالة ، عمان الأردن .

۱۵ - الجامع الصحيح لابى عيسى الترمذى ، تحقيق الشيخ احمد شاكر ، طبعة دار المعارف ( ۱۳۳۷ هـ ۱۹٤۸ م ) .

17 - الروض الدانى إلى المعجم الصغير للطبرانى ، تحقيق محمد شكور مجهود ، طبعة المكتب الإسلامي بيروت ، ودار عمار بعمان ، الطبعة الأولى ( ١٤٠٥ هـ - ١٩٨٥ م ) ،

۱۷ - سنن الدارمي للإمام ابي محمد عبد الله بن عبد الرحمن الدارمي (ت ۲۵۵ ه) نشر دار إحياء السنة المحمدية .

۱۸ ــ سنن ابن ماجه للحافظ ابى عبـد الله بن يزيد القزوبى ، ترتيب وتحقيق الأستاء محمد فؤاد عبـد الباقى ، طبعة عيسى المطبى . القاهرة ٠

۱۹ مسنن النسائي مع حاشية السندى وحاشية زهر الربي على المجتبى للسيوطي ، طبعة مصطفى محمد بالقاهرة .

۲۰ ـ شرح النووى لصحيح مسلم للإمام أبى ركريا يحيى بن. شرف الدين النووى ، طبعة المكتبة المصرية بالقاهرة ، بدون تاريخ. •

۲۱ مسشرح معانى الآثار لأبى جعفر الطحاوى ، تحقيق محد زهرى الميخارى ، طبعة الأنوار المحمدية ،

۲۲ ـ صحیح مسلم ، تحفیق محمد فؤاد عبد الباقی ، طبعة دار إحیاء التراث ( ۱۳۷۵ هـ ـ ۱۹۵۵ م ) ۰

۳۳ ـ عارضة الأحوذي شرح جامع الترمذي لابن العربي ، الطبعة الأولى ، مطبعة السعادة سنة ( ۱۳۵۳ ه ) .

۲٤ ـ عسدة القارى ، شرح صحيح البخارى للعينى زين الدين محسود بن الحسد (ت ٨٥٥ ه) طبعة دار الطباعة العامرة بمصر ، والطبعة المصورة عنها ببيروت ،

۲۵ ـ عون المعبود ، شرح سنن ابى داود ، ضبط وتحقيق عبد الرحمى
 عثمان ، الطبعة الثانية ( ۱۳۸۸ هـ - ۱۹۲۹ م ) المطبعة السلفية بالمدينة .

٢٦ ــ الفتح الربائي في ترتيب مسند احمد بن حنبل الشهبائي ،
 المشيخ عبد الرحمن الساعاتي البنا ، طبعة دار الحديث القاهرة .

٧٧ \_ فيض القدير ، شرح الجامع الصغير ، للعلامة محمد بن

عبد الرؤوف المناوى ، والجامع الصغير ، لجلال الدين السيوطى ، الطبعة الثانية ، دار الفكر بيروب ( ١٩٧٢ م - ١٣٩٢ هـ ) .

۲۸ ـ الكواكب الدرارى ، شرح صحيح البخارى للكرمانى ، طبعة دار إحياء التراث العربى ، بيروت سنة ( ۱٤٠١ هـ - ١٩٨١ م ) ٠

۲۹ ـ مجمع الروائد ، ومنبع العوائد ، للحافظ نور الدين على بن البى بكر الهيثمى ( ن ۸۰۷ ه ) بتحرير الحافظين الجليلين ، العراقى وابن حجر ، طبعة دار الكتاب بيروت ط ۲ ( ۱۹۲۷ م ) .

۳۰ سه مصباح الزجاجة فى زوائد ابن ماجة والزوائد لشهاب الدين الحمد بن ابى بكر البوصيرى ، والمصباح لمحمد المنتقى الكشفاوى ، تحقيق وتعليق الدكتور عزت عطية ورميله ، طبعة دار العروبة بيروت .

۳۱ ـ المنتقى ، ندرح الموطأ ، لابى سليمان الباجى (ت ٤٩٤ ه) طبعة بيروت المصورة عن طبعة السعادة بالقاهرة سنة ١٤٠٤ ه وهى عن المطبعة الرابعة سنة ( ١٣٣١ ه ) .

٣٢ ــ نيل الأوطار للشوكاني ،حمد بن على بن محمد ، طبعة الحلبي ،
 القاهرة •

#### ثالثا \_ العقيدة:

٣٣ \_ شرح العقيدة الطحاوية ، لابن ابى العز المحنفى ، طبعة المكتبة السلفية بلاهور .

٣٤ ـ فتح المجيد ، شرح كتاب التوحيد ، للشيخ عبد الرحمن بن حسن آل الشيخ ، طبعة دار الفكر بيروت .

رابعا \_ اصول الفقسه :

٣٥ ـ التعارض والترجيح عند الأصوليين وأثرهما في الفقه الإسلامي ، للدكتور محمد الحفناوي ، الطبعة الثانية ( ١٤٥٨ هـ - ١٩٨٧ م ) بدار الوفاء بمصر •

٣٦ ـ المحصول إلى علم الأصول ، لفخر الدين الرازى ، دراسة وتحقيق الدكتور طه جابر فياض ، الطبعة الأولى ( ١٣٣٩ هـ ١٩٧٩ م )

٣٧ - المستصفى من علم الأصسول ، للإمام أبى حامد الغسزالى ، الطبعة الأولى ، طبعة بولاق سنة ( ١٣٢٢ ه ) .

٣٨ ـ المعافقات ، للإمام ابى إسحاق إبراهيم بن موسى المالكى (ت ٧٩٠ ه) وعليه تعليقات الشيخ عبد الله دراز ، طبعة بيروت المصورة عن طبعة المكتبة التجارية بالقاهرة ٠

ماسا أسالفقيه المحتفى:

۳۹ ـ فتح القدير ، للكمال بن الهسام السيواسى الفقيه الحنفي ( ت ٦٨١ ه ) الطبعة الأولى ( ١٩٧٠ م ـ ١٣٨٩ ه ) الحلبى القاهرة .

سادسا \_ الفقسه المالكي :

٤٠ ــ بداية المجتهد ونهاية المقتصد ، لابن رشد الحفيد ( ٥٩٥ هـ )
 طبعة بيروت السابعة دار المعرفة ( ١٩٨٥ م ــ ١٤٠٥ هـ ) .

١٤ - تبصرة الحكام ، لابن فرحون برهان الدين أبى الوفا ، طبعة بيروب المصورة عن طبعة مصر ، المطبعة العامرة ( ١٣٠١ ه ) .

٤٢ ـ الشرح الكبير ، للشيخ ابي البركات سيد أحمد الدردير على

۱۳۱ ( ۱۱ ـ القيم الاسلابية )

متن خليل ومعه حاشية الدسوقى ، شمس الدين طبعة عيسى الحلبي بالقساهرة ·

27 ــ الفروق ، للامام شهاب الدين انقراعى الفقية المسالكي المصرى ، طبعة دار المعرفة المصورة ببيروت .

12 - الفواكه الدواني ، تمرح رسالة ابن ابي القيرواني للنبراوي الفقيه المسلكي المصرى ، طبعه دار المعرفة ، ببروت . .

٤٥ ـ القوانين الفقهية ، لابن جزى ، طبعة مغربية قديه .

سابعا ـ الفقـه الشافعي:

٤٦ - الأجكام السلطانية ، لأبى الحسن ، على بن محمد بن حبيب البصرى الماوردي ، طبعة المكتبة التوفيقية ٠

الأولى سنة ١٩٥٧ م ، مع مقدمة لأستاذنا الدكتور بدوى طباتة .

دار، الأشباه والنظائر ، لجلال الدين السبيوطبي ، طبعة دار، الفكر ، ببيروت ،

٤٩ - رحمة الأمة في اختلاف الأئمة ، لأبي عبد الله محمد بن
 عبد الرحمن الدمشقى الشافعي ، نشر دار الكتب العلمية ، ببروت ،

٥٠ ــ المجموع ، شرح المهذب ، للإمام النووى وتكملته لابن السبكى ،
 والشيخ محمد نجيب المطيعى ، طبعة جدة ،

۱۱ - مغنى المحتاج فى شرح المنهاج ، للخطيب الشربينى على متن المنهاج للإمام النووى ، طبعة دار الفكر ، بيزوت ،

ثامنا \_ الفقه الحنبلي :

٥٢ \_ الإنصاف في مسائل الخلاف للمرداوي ٠

٥٣ ـ حاشية الروض المربع ، للشيخ النجدى ٠

۵۵ ــ الروض المربع ، للشيخ يونس بن منصور البهوتى ، المصرى ،
 المطبعة السلفية بمصر .

00 ـ الفتاوى الكبرى ، لشيخ الاسلام أحمد بن عبد الحليم بن تبمية (ت ٧٢٨ ه) طبعة دار المعرفة ، بيروت .

٥٦ - القواعد الفقهية ، لابن رجب المنبلي ٠

٥٧ ـ كشاف القناع ، للشيخ يونس بن ،نصور البهوتى ، الطبعة المصورة ، ببيروت .

۵۸ - مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تميمة ، طبعد الرباض المصورة في عهد جلالة الملك خالد بن عبد العزيز - رحمه الله - ،

٥٩ - منار السبيل ، في معرفة الدليل ومعه ارواء الغليل ،

ناسعا \_ الفقه الظاهرى:

٦٠ ــ الروضة الندية ، للشيخ صديق بن حسن القنوجى ، الطبعة الأولى ، طبعة دار الندوة ( ١٤٠٤ هـ ــ ١٩٨٤ م ) .

عاشرا ـ الآداب والسلوك:

١٦ - الداء والدواء ، لشمس الدين ابن القيم ، طبعة المدنى ،
 بالقاهرة .

۱۲ - الذريعه إلى مكارم الشريعة ، للشيخ ابى القاسم بن محمد المفضل ، الراغب الأصفهانى ، الطبعة التانية - ، طبعة الوطن - كما رجعنا إلى الطبعة المحففة التى قام بتحقيقها الآخ والزميل الدكتور ابو اليزيد العجمى ، طبعة دار الصحوة ، الثانية ( ١٤٠٨ هـ - ١٩٨٧ م ) .

٦٣ ـ طريق الهجرتين ، وباب السعادنين ، ناليف الإمام شمس الدين ابن القيم ، الطبعة السادسة ، دار الكتاب العربى ، بيروت سينه ( ١٤٠٤ هـ ـ ١٩٨٤ م ) .

٦٤ ــ المكاسب ، تاليف الحارث بن اسد المحاسبي ، دارسة وتحقيق
 محمد عثمان الخشت ، نشر دار الفرآن بالقاهرة .

## حادى عشر \_ التاريخ :

۱۵ حلیة الأولیاء للاصبهانی ، ابی نعیم احسد بن عبد الله ،
 الطبعة الأولی ، طبعة الخانجی سنة ( ۱۳۵۱ هـ ۱۹۳۲ م ) .

٦٦ - مقدمة ابن خلدون ، عبد الرحمن بن خلدون ، طبعة الشعب بالقاهرة .

۱۷ ـ فصائل الصحابة ، للإمام احسد بن حنبل ، طبعة مركز البحث العلمى ، بجامعة ام القرى ،

# ثانى عشر ـ الاقتصاد الاسلامى:

١٨ - الإسلام والمسكلة الاقتصادية ، ناليف الدكتور شوقى الفنجرى ،
 الطبعة الثانية سنة ( ١٤٠١ ه ـ ١٩٨١ م ) .

٩٢ - الإسلام ومعضلات الاقتصاد ، للأستاذ أبى الاعلى المودودى ، طبعة مؤسسة الرسالة ، بيروت سنة ( ١٤٠٣ هـ - ١٩٨٣ م ) .

٧٠ ـ الإطار الأخلاقى لمالية النسلم ، تأليف قطب إبراهيم ،
 طبعة الهيئة المصرية العامة للكتاب سنة ( ١٩٨٣ م ) .

٧١ ـ بنوك بلا فؤائد ، كاستراتيجية للتنبية الاقتصادية والاجتماعية
 في الدول النامية ، مطبعة السعادة بالقاهرة ، تأليف الدكتور احمد النجار سنة ( ١٩٧٢ م ) الطبعة الأولى .

٧٢ ـ تطوير الأعمال المصرفية ، تاليف الدكتور سامى حسن حمود ،
 الطبعة الثانية ( ١٤٠٢ هـ - ١٩٨٢ م ) مطبعة الشرق .

٧٣ ـ التعامل التجارى ، فى ،بزان الشريعة الإسلامية ، لأستاذنا الدكتور يوسف قاسم ، الطبعة الأولى ، دار النهضة العربية بمصر سنة ( ١٤٠٠ هـ - ١٩٨٠ م ) •

٧٤ ـ خصائص إسلامية في الاقتصاد ، للدكتور حسن العنائي ،
 طبعة الاتحاد الدولي للبنوك الاسلامية ،

٧٥ ـ السياسات الاقتصادية والشرعبة ، وحل الأزمات ، وتحقيق التقدم للدكتور محمد عبد المنعم عفر ـ الطبعة الأولى ( ١٤٠٧ هـ ـ ١٩٨٧ م ) ، من مطبوعات الاتحاد الدولى للبنوك الاسلامية ،

٧٦ ـ مفهوم الربح في الإسلام ، رسالة ماجستير في الاقتصاد الإسلامي من قسم الاقتصاد الإسلامي ، بكلبة الشربعة جامعة أم القرى على الآلة الناسخة ،

٧٧ ـ الملكية الفردية في النظام الاقتصادي الإسلامي ٠
 لاستاذنا الدكتور محمد بلتاجي الطبعة الأولى ( ١٤٠٩هـ ـ ١٩٨٨م )٠
 مصورة : بدار الشباب ٠

۷۸ – الملكية في الشريعة الإسلامية • للدكتور عبد السلام داود العبادي الطبعة الأولى – مكتبة الأقصى – بعمان (١٣٩٤ه – ١٩٧٤م) •

ثالث عشر: الدراسات الإسلامية الحديثة .

٧٩ ـ احكام التعامل بالربابين المسلمين وغير المسلمين ، في ظل العلاقات الدولية المعاصرة ـ للدكتور نزيه حماد ـ الطبعة الاولى سنة ( ١٤٠٧هـ ـ ١٩٨٧م ) مطبوع بجدة ، ونشرنه مكتبة دار الوفاء .

٨٠ ـ الأخلاق بين العفل والنقل ٠

للدكتور ابو الزيد العجمى - طبعة دار الثقافة - الطبعة الأولى ( ١٤٠٩ه - ١٩٨٨م ) ٠

۸۱ ـ استخلاف الإنسان في الأوض ـ للدكتور فاروق الدسوقي
 الطبعة النانية ( ۱٤٠٦هـ ۱۹۸٦م ) ٠ طبعة بيروت والرياض ٠

۸۲ ـ الثقافة الإسلامية الجزء الأول ، بحث الشيخ عبد الرحمى حبنكة ـ طبعة جامعة ام القرى ـ بمكة المكرمة بدون ناريخ .

۸۳ - خصائص التصور الإسلامي - ناليف المرحوم سيد قطب - طبعة دار الشروق - الطبعة الرابعة سنة ( ۱۳۹۸ه - ۱۹۷۸م ) .

۸۶ - عقود التامين - من وجهة الفقه الإسلامى - لاساذنا الدكتور محمد بلتلجى - الطبعة الأولى - دار العروبة بالكويت والقصر بالقاهرة سنة ( ۱۲۰۲ه - ۱۹۸۲م ) .

٨٥ ــ المــال والحكم في الإســالام ــ تاليف المرحوم عبد القادر عودة المطبعة الخامسة ــ طبعة المختار الإســلامي بالقاهرة سنة ( ١٣٩٧هـ ــ ١٩٧٧م) .

٨٦ - مذكرة فقم الكتاب والسنة - للزميل الدكتور محمد الزينى غانم بقسم الشريعة بكلية الشريعة - جامعة ام القرى · على الآلة الناسخة .

۸۷ ـ مفاهيم ينبغى ان نصحح ـ للاستاذ محمد قطب ـ الطبعـة الأولى ـ دار الشروق٠

۸۸ ـ منهج عمر بن الخطاب في التسريع ، لاستاذنا الدكتور محمد بلتاجي الطبعة الأولى دار الفكر العربي ـ بالقاهرة سنة ١٩٧٠م .

٨٩ \_ النظرية العامة للشربعة الإسلامية \_ للدكتور جمال عدلية \_ الطبعة الأولى .

رابع عشر: المساجم .

- ٩٠ ـ القاموس المحيط للفيرور ابادي ـ طبعة المحلبي النائمة ٠
- ٩١ معجم الفاظ القرآن الكريم طبعة مجمع اللغة العربية .

۹۲ ــ المعجم الوسيط · إعداد ،جمع اللغة العربية الطبعة التي اشرف عليها الدكتور إبراهيم انيس ورفاقه ــ الطبعـة المصورة بدار الفكر · ( ۱۳۷۱هـ ــ ۱۹۵۳م ) ·

杂 袋 袋

الفهران

| لصفحة | ħ                                                                               |
|-------|---------------------------------------------------------------------------------|
| ٥     | <u> </u>                                                                        |
| ٩     | الفصل الأول: القواعد الضابطة للسلوك البشرى                                      |
| 11    |                                                                                 |
| ۱۳    | الضابط الأول: ما بضبط علاقة الإنسان بالله                                       |
| ۱۳    | الأساس الأول : الخضوع المطلق لله وحده                                           |
| ١٧    | الأساس الثاني : الاعتفاد بان الملك لله وحده                                     |
| ٣.    | الضابط الثانى : ما يضبط علاقة الإنسان بالكون                                    |
| ۳.    | الأساس الأول: الاعتقاد بان كل سا في الكون مسخر للإنسان                          |
| ۲٦    | الأساس الثاني: استخلاف الإنسان في الأرض                                         |
| ٤٢    | الضابط الثالث: ما يضبط علاقة الإنسان بندسه                                      |
| ٤٢    | الأساس الأول: الاعنفاد بان الدنيا وسلة لا غاية                                  |
| _ 0   | الأساس الثاني: الاعتقاد بوجوب نوجه النساط الافتصادي إلى مرضاة الله              |
| ۵-    | الضابط الرابع: الاعتقاد بان الناس جميعا إخوة وال ابناء المجتمع المسلم كلهم إخوة |
| ٥٠    | أولا: معنى الإخوة                                                               |

| الصفحة |                                                                        |
|--------|------------------------------------------------------------------------|
| ٥٢     | ثانيا: الدوافع إلى الإخوة                                              |
| ٥٢.    | نالثا: أنواع الإخاء                                                    |
| ۲۵.    | خاتمة والخيص الفصل الثانى: إرتباط النشاط الاقتصادى في الإسلام بالعقيدة |
| ٥٧     | والمعبادة والأخلاق                                                     |
| 71     | اولا ; مفهوم كل من العقيدة والعبادة في الإسلام                         |
| ٧٠     | ثانيا: الأدلة من الكتاب والسنة على اتساع مفهوم العبادة في الإسلام      |
| ٧٥     | ثالثاً: مرادفات النية في النصوص الشرعية                                |
| ۸.     | رابعا: الأثر الإيجابي للإبهان هي النشاط الاقتصادي                      |
| ۲۸     | خامسا: الأثر السابي لتخلف الإبمان في النشاط الاقتصادي                  |
| ٩٧     | سادسا: مفهوم الأخلاق الإسسلامية واثرهما في النشساط الاقتصادي           |
| 1 + 9  | الفصل الثالث: اجتناب الشبهات اثناء مزاولة النشاط الاقتصادى             |
| 114    | اولا: الحض على اكتساب الحلال ، واجنناب الحرام                          |
| 117    | ثانبا: تعريف الذببهة ـ لغة وشرعا                                       |
| ۱۱۸    | ثالثا: بعض النصوص الدالة على وجوب اجتناب الشبهات                       |
| ۱۳۱    | رابعا: نهاذج من النشاط الاقتصادى ، الذى تواردت عليه الشبه              |

| 177 | خامسا: أنواع الشبه وأسبابها                    |
|-----|------------------------------------------------|
| ۱۳۷ | النوع الأول: الشك في السبب المحلل والمحرم      |
| ۱٤٠ | النوع الثاني : ما كان السبب فبه منشؤه الاختلاط |
|     | النوع النالث: ما كان سببه انصال السبب المحلل   |
| 122 | بمعصبية                                        |
| 129 | النوع الرابع: ما كان سببه الاحتلاف هي الأدلة   |
| 107 | خاتمة وتلخيص للفصل الثالث                      |
| ١٥٧ | المراجسسع                                      |

# كتب وبحوث أخرى للمؤلف

- ۱ « العبادات في الإسلام · الحكامها وحكمها » الطبعة الا سنة ( ۱۹۸۲ م) دار الفصحي بالقاهرة ، والعروبة بالكويت ·
- ۲ « في الحديث النبوي بحوث ونصوص » طبعة المدنى بالقونشر دار الفصمي ، ودار العروبة سنة ( ۱۹۸۲ م ) .
- ٣ ـ « احكام الزواج والفرقة ـ دراسـة فقهية مؤصلة » نذ
   الزهراء بالفاهرة ، سنة ( ١٩٨٥ م ) .
- ٤ ـ البعث والنتور ، لابى بكر احمد بن الحسين ا
   ت ( ٤٥٨ هـ ) تحقيق بالاشتراك ، نشر دار العصحى ودار ألع منة ( ١٩٨٣ م ) .
- ٥ ـ « المال في الشريعة الإسالية بين الكسب والإنف والتعريث » نشر مكنية الزهراء بالفاهرة سنة ( ١٩٨٩ م ) .
- ٦ « احكام الزكاة ، وأترها المالي والاقتصادي » نشر دار
   للنشر والتوزيع بالقاهر ، سنة ( ١٩٨٩ م ) .
- ٧ ـ دراسة عن : « نشاط البورصة في الفقه الإسلامي » نشر البنوك الإسلامية ، سنة ( ١٩٨٢ م ) ثم أعسد نشره بنفس سنة ( ١٩٨٨ م ) .
- ٨ « المصاربة باموال القرض أو الوديعة ، أو بهما معا » بالعدد الأول من مجلة النقافة العربية والإسلامية سنة ( ١٩٨٣ ه أعيد نشره بدورية كلية دار العلوم -

٩ ــ « اثر العبادات عى تضامن المسلمين » ضمن بحوث المؤتمر
 العسالمى الثانى للدعوة وإعداد الدعاء ، المنعصد بالمدينة المنسور عدند
 ( ١٤٠٣ هـ - ١٩٨٣ م ) .

۱۰ ـ « مضار الربا » ضمن بحوث كتاب « عبقرية الإسلام في تحريم الربا » المنشور بمطبوعات الانتصاد الدولي للبنوك الإسلامية سنة ( ۱۹۸۲ م ) .

### وتحت الطبع للمؤلف:

۱ - « الفكر الفقهي » للإمام ابن تيمية : اصدله ، اغراصه ، منزلنه ،
 بهكتبة الطالب الجامعي ، بمكة المكرمة ، بالملكة العربية السعودية .

٢ ـ « ابو بكر البيهقى ، وأثره فى علوم الحديث » نشر مكتبة التوعية الإسلامية بالجيزة ـ الطالبية ـ الهرم ،

\* \* \*

رقم الايداع بدار الكتب ٣٠٥٦ / ١٠

ڎٙٳڵڵڐۣؿڐڵ؋ڎڴؿڽ؇ڟؚؽڵڮ ۥڵؽۿڔ٣؞ڽڹ؈ڸؽ؈ؽؠڶڝٳڝٳڝٳ ۥڵؽۿڔ٣؞ڽڹ؈ڸؽ؈ؽؠڶڝٳڝٳڝٳڛڡٳ؞

To: www.al-mostafa.com